
  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات 

 عمادة البحث العلمي/ الجامعة الأردنية. جميع الحقوق محفوظة. 2018 ©  - 297 -

________________________________________________ 
 . 28/2/2017، وتاريخ قبوله 4/10/2016. تاريخ استلام البحث الأردنيةجامعة ، الكلية الشريعة *

  
  أثر السياسة الشرعية في تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها 

 دراسة نظرية تطبيقية -
  

  *محمد عبد الكريم راجي الكوفحي
  

  صـلخم
م تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها، فتعرّفت على مفهو تناولت هذه الدراسة أثر السياسة الشرعية في 

السياسة الشرعية، والمواطنة، ومفهوم القوانين والأنظمة، وبيّنت الدراسة موقف الشريعة الإسلامية من الالتزام بقوانين الدولة 
الآثار ابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها و وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية، وعرضت بالتحليل والمناقشة ضو 

 المترتبة على ذلك، وتطرقت إلى أثر السياسة الشرعية في ترسيخ أحكام المواطنة من خلال الالتزام بقانون المرور.

اء فيما يتعلق بأثر فقهواعتمدت الدراسة على المنهج الاستقرائي التحليلي، وذلك باستقراء وتحليل الأدلة الشرعية وأغلب أقوال ال
  السياسة الشرعية في تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها، ودراستها دراسة عميقة، واستخلاص النتائج.

العلاقة بين المواطنة والالتزام بالقوانين علاقة طردية، فكلما ازدادت  وكان من أهم النتائج التي توصّلت الدراسة إليها أن
اطنته بالقوانين دليلاً ناصعًا على صدق مو  -المواطن–قة الفرد بالمواطنة زاد التزامه بقوانين الدولة وأنظمتها، فالتزامه علا

  ، وأن للسياسة الشرعية دورًا فعالاً في الحكم على النوازل والمستجدات والتعامل مع المسائل المعاصرة.وانتمائه لوطنه
  .رعية، المواطنة، مصلحة مرسلة، القوانين، الأنظمةالسياسة الش الدالـة: الكلمـات

  
  المقدمة

 وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد: الحمد الله كما أمرنا أن نحمد، والصلاة والسلام على نبينا محمد 

لمفاهيم التي اففي ظل التسارع المتزايد في وتيرة الحياة الإنسانية في الوقت الحاضر، غدت الحاجة ماسة إلى تحرير الكثير من 
باتت تلقي بظلالها علينا اليوم، ومنها المواطنة وصلتها بالسياسة الشرعية لما لها من انعكاسات كبيرة في حياة الأفراد والدول ولما 

  يتمخض عنها من آثار.
ن آثار، تب عليها موقد جاءت الشريعة الإسلامية بتشريعاتها، ومقاصدها العامة، والخاصة، مؤكدة على معاني المواطنة، وما يتر 

 مجاعلة قوام المواطنة على الالتزامات المتبادلة بين الفرد (المواطن) والدولة، ومن حملة تلك الالتزامات الواقعة على المواطن الالتزا
بما يصدر عن الدولة من قوانين، وأنظمة، ما دامت لا تعارض أحكام الشريعة الإسلامية، وتحقق مصلحة عامة، ومن هنا تبرز 

  أهمية البحث الذي جاء بعنوان: (أثر السياسة الشرعية في تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها).
  

  مشكلة البحث:
  تظهر مشكلة البحث من خلال محاولة الإجابة عن الأسئلة الآتية:

  ؟السياسة الشرعيةما موقف الشريعة الإسلامية من الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور  .1
  ما ضوابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية؟ .2
  ما الآثار المترتبة على التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية؟ .3
  مرور؟ما أثر السياسة الشرعية في ترسيخ أحكام المواطنة من خلال الالتزام بقانون ال .4

  
  أهداف البحث:

  يهدف هذا البحث إلى بيان الأمور التالية:



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 298 -  

  توضيح موقف الشريعة الإسلامية من الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية. .1
  التعرف على ضوابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية. .2
  على التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية.بيان الآثار المترتبة  .3
  توضيح أثر السياسة الشرعية في ترسيخ أحكام المواطنة من خلال الالتزام بقانون المرور. .4

  
  أهمية البحث وسبب اختياره:

 السياسة الشرعية في تجسيد المواطنة منتكمن أهمية موضوع هذه الدراسة في عدم وجود كتابة مستقلة تناولت موضوع أثر 
خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها إلا ما جاء بشكل مختصر ومتفرق في بعض المؤلفات، وعليه فإن إبراز أثر السياسة الشرعية 

لموضوع كما أن ذا افي تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها بشكل مستقل، يعد السبب الرئيس في اختيار ه
  هناك أسباباً فرعية أخرى، وجاءت على النحو الآتي:

  تحقيق المعنى الصحيح للمواطنة، والوقوف على الحقوق والواجبات المترتبة عليها بصورة عامة. .1
 الكشف عن دور المواطنة في تعميق الشعور بأهمية الوطن، وضرورة المحافظة عليه، والتصدي إلى الأعمال التخريبية، .2

  وفي إفرادها بالدراسة والبحث ما ينبه إلى أهميتها.
تسليط الضوء على أثر السياسة الشرعية في إرساء دعائم المواطنة وأحكامها من خلال الالتزام بقانون المرور، وموقف  .3

  الشريعة الإسلامية من ذلك.
تجسيد  على أثر السياسة الشرعية فيالفائدة المرجوة لأصحاب الاختصاص من طلبة العلم الشرعي والباحثين في التعرف  .4

  المواطنة دون عناء كبير.
بات مصطلح المواطنة من المصطلحات التي تلقي بظلالها على مختلف نواحي الحياة السياسية، والاقتصادية،  .5

  هم.مالوالاجتماعية، وغيرها من النواحي في عصرنا هذا؛ لما لها من أهمية بالغة في تحقيق طموحات الشعوب وتطلعاتهم وآ
  

  منهج البحث:
  استخدم الباحث في هذا البحث المناهج الآتية:

 الدراسة من مظانها، من القرآن الكريم، السنة المطهرة، والكتبأولاً: المنهج الاستقرائي: وذلك بتتبع الأحكام المتعلقة بموضوع 
  الفقهية ذات الصلة.

ستها بشكل علمي، ومحاولة استنباط المقاصد الشرعية من النصوص، ودراالمنهج التحليلي: وذلك بمحاولة فهم الأدلة، ثانياً: 
  وبيان وجه السياسة فيها، والأحكام المتعلقة بذلك.

  
  الدراسات السابقة:

لم يظهر من خلال البحث والتقصي من دراسة شاملة مستقلة تتحدث عن (أثر السياسة الشرعية في تجسيد المواطنة من خلال 
ة وأنظمتها)، إلا أن هنالك مجموعة من الدراسات المعاصرة التي تطرقت إلى بعض جوانب هذا الموضوع، ومنها الالتزام بقوانين الدول

  الآتي:
، هدفت هذه الدراسة إلى بيان العلاقة -دراسة فقهية مقارنة -) عن المواطنة في الشريعة الإسلامية2001دراسة جابر، ( .1

الوطن في الفقه الإسلامي، كما هدفت الدراسة التطرق إلى حقوق المواطنة وواجباتها بين المواطنة والدولة، وتحديد مفهوم الدولة و 
في الفقه الإسلامي، وأخيراً فقد هدفت الدراسة إلى كشف النقاب عن بعض المفاهيم ذات الصلة كأهل الذمة والدستور والسلطة 

لها، تعلقة بقضية الدراسة في كتب الفقهاء، ومن ثم تحليواستخدمت المنهج التحليلي المقارن برصد الأحكام الموالسيادة وغيرها، 
ومقارنتها، والترجيح بينها، ومقارنتها بقدر المستطاع مع القانون المصري، وتوصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج منها: أن 

 دولة الإسلامية السيادة علىالشريعة الإسلامية أقامت نظرتها في التعامل مع الناس على أساس المساواة والعدل، وبينت أن لل
مواطنيها وعلى جميع أراضيها، وأن مصدر هذه السيادة هي الشريعة، وأن دور ولاة الأمر هو الكشف عن حكم االله فيما يستجد من 

ت، امسائل بالرجوع إلى أهل الحل والعقد، كما توصلت الدراسة إلى أنه كما للمواطنين حقوقاً على الدولة، فإن عليهم بعض الواجب
  كالمشاركة في نمو الدولة، والالتزام بأحكامها.



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 299 -  

، هدفت هذه الدراسة إلى بيان مفهوم الوطن في -دراسة فقهية مقارنة-) عن مفهوم الوطن والمواطن 2007دراسة سعيد، ( .2
فهوم الوطن في م الفقه الإسلامي، ووجه الاختلاف بينه وبين مفهوم الوطن في القانون الذي ينحصر في رقعة معينة ومحددة، بينما

الإسلام قابل للتمدد وفقاً لانتشار الإسلام، كما تناولت الدراسة الحديث عن مفهوم المواطنة في الفقه الإسلامي، الذي يختلف عن 
نة طمفهوم المواطنة القانوني، فالأخير يقوم على أساس الارتباط بالأرض واعتبارها أساساً للحقوق والواجبات، بينما يقوم مفهوم الموا

في الفقه على أساس الدخول في الإسلام أو التزام عقد الذمة، وبموجب هذين الشرطين يتمتع المسلم أو الذمي بالمواطنة، وتوصلت 
الدراسة إلى أن دار الإسلام في الفقه الإسلامي وهي وطن المسلمين، وأن هناك اختلافًا في الحقوق والواجبات في التصور الإسلامي 

ير المسلمين، إلا أن هذا الاختلاف عادل، وأوصت بضرورة تعديل القوانين والتشريعات الوطنية بحيث تتماشى مع بين المسلمين وغ
 الشرع الحنيف في كل مجالات الحياة.

هدفت هذه الدراسة إلى الكشف عن مفهوم المواطنة من الناحيتين ) عن المواطنة حقوق وواجبات، 2012دراسة جعفر، ( .3
نون واستخدمت المنهج المقارن بين أحكام الشريعة وأحكام القا، كما تناولت الحقوق والوجبات المتصلة بالمواطنة، الفقهية والقانونية

بين الدولة ومن يقيمون على إقليمها تقوم على أساس المقارن، وتوصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج منها: المواطنة هي علاقة 
 مجموعة من الالتزامات المتبادلة بين المواطن والدولة. -المواطنة-تب عليها المساواة بين جميع المواطنين، ويتر 

) عن المواطنة في الشريعة الإسلامية حقوقها وواجباتها، هدفت هذه الدراسة إلى إبراز أهمية 2012دراسة أبو عفيفة، ( .4
ريعة الإسلامية ى مدى تأثر القوانين الوضعية بالشالمواطنة في التشريع الإسلامي والتعريف بالأصول التشريعية للمواطنة، والوقوف عل

في هذا الخصوص، كما تناولت حقوق وواجبات المواطنة، والآثار المترتبة عليها، واستخدمت المنهج الاستقرائي القائم على جمع 
وص الفقهية، الشرعية من النصالمادة العلمية واستقصائها من مظانها، كما استعملت المنهج الاستنباطي القائم على استنباط الأحكام 

ومن ثم المقارنة بين المذاهب الفقهية في جزئيات الدراسة، وتوصلت الدراسة إلى مجموعة من النتائج منها: للمواطنة دور كبير في 
في  متنظيم علاقة الأفراد بالدولة، وما يتمخض عن تلك العلاقة من حقوق وواجبات، كما خلصت الدراسة إلى أن للمواطنة دور مه

 تعميق وتعزيز الولاء والانتماء.

هدفت هذه الدراسة إلى بيان الجذور ) عن المواطنة بين السياسة الشرعية والتحديات المعاصرة، 2014دراسة جنكو، ( .5
دمت خالأيديولوجية للمواطنة وأهميتها في الحياة الإنسانية، والبحث عن إسقاطها وتقابلاتها المعاصرة والمنحى التطبيقي لها، واست

المنهج التحليلي بإسقاط الوقائع على الحوادث التاريخية، ومن ثم الاستنباط من النصوص الشرعية، وتوصلت الدراسة إلى مجموعة 
من النتائج منها: المواطنة تقوم على مجموعة من المقومات التي من أبرزها المساواة وتكافؤ الفرص والمشاركة العامة والولاء للوطن، 

دراسة إلى أن المواطنة هي الدواء الأنجع لحل الكثير من المشكلات المترتبة على الاختلاف، وتحقيق الوحدة الوطنية، كما توصلت ال
كمجمع -وبناء حقيقي للتعايش السلمي المشترك لأبناء الوطن الواحد، وأوصت الدراسة بضرورة تبني المؤسسات الفقهية الكبرى 

 رسة شاملة وعميقة للوصول إلى قرارات وأحكام فقهية أكثر تأثيراً على الأمة الإسلامية.موضوع المواطنة بدا -الفقهي الإسلامي

  
  نقد المراجع:

فقد كانت الاستفادة منها متفاوتة، لا لتفاوت قيمة هذه المراجع، بقدر ما كان لتفاوت أصالتها في محل البحث، فلكل مقام مقال، 
  ولعلها استنُطقت في غير مقامها.

  
  الخاصـة بالبحث:الإضافـة 

  الأهداف الآتية: -بإذن االله تعالى-وبعد؛ فالمؤمل من هذا البحث أن يحقق
  توضيح موقف الشريعة الإسلامية من الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية. .1
  الشرعية.التعرف على ضوابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة  .2
  بيان الآثار المترتبة على التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية. .3
  توضيح أثر السياسة الشرعية في ترسيخ أحكام المواطنة من خلال الالتزام بقانون المرور. .4
  توظيف أصول الفقه في الدراسات الفقهية. .5

  
  مة، ومبحث تمهيدي، ومبحثين، وخاتمة، وذلك على النحو الآتي:اشتمل هذا البحث على مقدخطة البحث: 



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 300 -  

  المبحث التمهيدي: تعريف مصطلحات البحث.
  المطلب الأول: السياسة الشرعية.

  المطلب الثاني: المواطنة.
  المطلب الثالث: القوانين والأنظمة.

  الشرعية. المبحث الأول: التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة
  المطلب الأول: موقف الشريعة الإسلامية من التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها.

  المطلب الثاني: ضوابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها والآثار المترتبة على ذلك من منظور السياسة الشرعية.
ة الدولة وأنظمتها ودورها في تجسيد المواطنة من منظور السياسة الشرعيالمبحث الثاني: تطبيقات معاصرة على الالتزام بقوانين 

  (قانون المرور أُنموذجاً).
  

  المبحث التمهيدي
  تعريف مصطلحات البحث

  المطلب الأول: السياسة الشرعية
ياً واحداً باعتبارها تركيباً فقهيمكن تحديد مفهوم (السياسة الشرعية) باعتبارها مركباً وصفياً، كما يمكن تعريفها باعتبارها مصطلحاً 

  مركباً، وسيأتي تفصيل هذا في الفرعين الآتيين:
  الفرع الأول: مفهوم (السياسة الشرعية) باعتبارها مركباً وصفياً 

حتى يتسنى تحديد مفهوم السياسة الشرعية باعتبارها مركباً وصفياً يتوجب أن نعرف أولاً كلمة (السياسة) ثم بعد ذلك كلمة 
  عية)، من حيث اللغة والاصطلاح.(الشر 
  مفهوم السياسة لغةً واصطلاحاً:أولاً: 

ستُ دبرها وقام بإصلاحها فهو سائس، وسُ السياسة بالكسر مصدر ساس يسُوس سِياسَة، يقال: ساس الأمور؛ أي السياسة لغةً: 
سَ الرجل أمور الناس على ما لم يُسَمَّ فاعله إِذا مُلِّ  ا بما كَ أَمرهم وقام فيه بالأمر والنهي وتصرف في شؤونهالرعيّة سِياسَة، وسُوِّ

  السياسة تطلق في اللغة على الولاية، والقيادة، والرعاية، وتدبير الأمور والقيام بإصلاحها.أن كلمة  . يُلاحظ)1(يصلحها
  ريفات:تلك التعتزخر المؤلفات والكتب الأصولية والفقهية بتعريفات كثيرة للسياسة، ومن جملة : السياسة اصطلاحاً 

، كما قيل في )2((علم بمصالح جماعة متشاركة في المدنية ليتعاونوا على مصالح الأبدان وبقاء نوع الإنسان)عُرفت بأنها: 
 )الكبرى السلطة( أنها ومتنوعة، أو مختلفة شؤون من بها يتعلق ما ، وكل)الدولة( أنها والمحكومين، أو الحكام بين (العلاقةتعريفها بأنها: 

  .)3())الظاهرة(السلطة بتلك علاقة له ما الإنسانية، وكل المجتمعات في
يتبين مما تقدم أن المعنى الاصطلاحي للسياسة لا يخرج عن الاستعمال اللغوي، فهي تدور حول رعاية وتدبير شؤون الرعية 

  في الداخل والخارج بما فيه تحقيق لمصالحهم.
  لغةً واصطلاحاً: ثانياً: مفهوم الشرعية

، )4(ابن فارس: (الشين والراء والعين أصل واحد، وهو شيء يفتح في امتداد يكون فيه، ومن ذلك الشريعة)قال الشرعية لغةً: 
والشرعية: مأخوذة من الفعل شرع والمصدر شرعاً ومشروعاً، وتعني تناول الماء بفيه، يقال: شرعت الدواب في الماء؛ أي دخلت 

، والشريعة: هي الطريقة الواضحة والمنهج القويم، ومنه قوله تعالى: (ثُمَّ )5(ضع التي ينحدر منها الماءلتشرب والشريعة والشراع الموا
أن ه وحاصل. )6(أي على دينٍ ومِلّة ومنهاج) 18جَعَلْنَاكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِنَ الأَْمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تَتَّبِعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ)(الجاثية: 

  كلمة الشرع في اللغة تطلق على معان متعددة منها البيان والإظهار، وورود الماء، والطريق المستقيم من المذاهب.
  أورد العلماء تعريفات متعددة للشريعة ومن جملة تلك التعريفات:: الشرعية اصطلاحاً 

ة التي يتهذب بها المكلف في الدارين، سواء كانت ، وقيل: اسم للأحكام الجزئي)7(الشريعة: هي ما شرعه االله للخلق من أحكام
، وقيل: وضع إلهي يجيء به نبي من الأنبياء يسوق ذوي العقول باختيارهم المحمود إلى )8(منصوصة من الشارع أو عائدة إليه

  .)9(الخير بالذّات، ويصلح أحوالهم في معاشهم ومعادهم
بط الأحكام والفرائض والحدود التي أنزلها االله على رسوله للناس كافة، أو استنيتبين من التعريفات المتقدمة أن الشريعة: مجموعة 

  المجتهدون أحكامها بالنظر الصحيح.



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 301 -  

  مفهوم (السياسة الشرعية) باعتبارها تركيباً مركباً : الفرع الثاني
  ما يلي:السياسة الشرعية بتعريفات كثيرة منها  -المتقدمون والمتأخِّرون -عرّف الفقهاء

  : مفهوم السياسة الشرعية عند الفقهاء الأقدمينأولاً 
اختلفت عبارات العلماء في تعريفهم لمصطلح السياسة الشرعية، وتحديد مجالها ونطاق تطبيقهـا، وسيُشار إلى بعض منها وفقاً 

  للمذاهب الفقهية الأربعة، وعلى النحو الآتي:
 :تعريفها عند الحنفية  

. يتبين من )10(بأنها: (فعل شيء من الحاكم لمصلحة يراها وإن لم يرد بهذا الفعل دليل جزئي)عرّف ابن نُجيم السياسة الشرعية 
تعريف ابن نُجيم بأنه يعدّ مجال السياسة الشرعية ميداناً رحباً فسيحاً لا يختص بفرع واحد من فروع الشريعة، فهي تشمل جميع 

يُحقق مصلحة الرعية، وبشرط أن يكون منسجماً مع مقاصدها العامة التصرفات الصادرة من ولي الأمر، أو من ينوب مكانه، بما 
 والخاصة، وإن لم يرد دليل خاص على ذلك التصرف.

 :تعريفها عند المالكية  
عرّف ابن فودي السياسة الشرعية بأنها: (رعي مصالح العباد ودرء المفاسد بالكشف عن المظالم بآداب تبين الحق كالحكم 

. يُلحظ من تعريف ابن فودي أنه يضيق مجال العمل )11(ر ولا بينة، وأخذ أهل الشر بالتهم وبتهديد الخصم)بالقرائن من غير إقرا
بالسياسة الشرعية ويجعلها مقتصرة على وسائل الإثبات كالحكم بالقرائن، وفي هذا الصنيع تحجير لها، فميادين السياسية الشرعية 

دولة من طرائق الحكم، والإدارة، والاقتصاد، والقضاء، والسلم وإعلان الحرب، أوسع من ذلك فهي تشمل جميع مجالات وأنشطة ال
والمعاهدات، وغيرها، كما تشمل ما تقرره الدولة من قوانين، ونظم، وأحكام، وإجراءات، وقرارات، وترتيبات، وما تنشئه من مؤسسات، 

  وغير ذلك مما يقصد به رعاية المصالح العام.
 :تعريفها عند الشافعية  

. يُلحظ أن )12((استصلاح الخلق وإرشادهم إلى الطريق المستقيم المنجي في الدنيا والآخرة)لغزالي السياسة الشرعية بأنها: عرّف ا
الغزالي في تعريفه اعتمد على أسلوب التعميم المطلق، وأنه نظر إلى السياسة الشرعية نظرة عامة وشمولية، وجعلها شاملة للعبادات 

ا يصدر عن الحاكم وغيره، ولما هو متعلق بالدارين، ولما له صفة الإلزام أو لا، وفي صنيع الغزالي توسع كبير والمعاملات، وكل م
  في نطاق العمل بالسياسة الشرعية، وإدخال ما لا يعد من مباحثها.

 :تعريفها عند الحنابلة  
ه إلى الصلاح، وأبعد عن الفساد، وإن لم يضع عرّف ابن عقيل السياسة الشرعية بأنها: (ما يكون فعلاً يكون معه الناس أقرب

  ، وهذا التعريف قريب من تعريف ابن نُجيم المتقدم، وما قيل هناك يُقال هنا.)13(الرسول ولا نزل به وحي)
  ثانياً: مفهوم السياسة الشرعية عند المعاصرين

تبلور مصطلح السياسة الشرعية عند العلماء المعاصرين ليصبح علماً مستقلاً كغيره من علوم الشريعة، الأمر الذي جعل تعريفاتهم 
أكثر وضوحاً وتحديداً من تعريفات الفقهاء الأقدمين، حيث توسعوا في تعريفهم للسياسة الشرعية، ولم  -السياسة الشرعية-لها 

و العقوبات والتعازير، أو طرق الإثبات كما صنع بعض العلماء من الأقدمين، فاعتبروا أن السياسة يقصروها على الجنايات، أ
الشرعية هي ما يصدره الإمام من أحكام لتدبير شؤون الرعية مع ضرورة أن تكون تلك الأحكام منسجمة مع روح الشريعة ومقاصدها، 

وإن لم يرد بخصوصها دليل خاص جزئي يشهد لها بالاعتبار، ومن جملة وأن تكون نازلة على أصولها الكلية وقواعدها العامة، 
  التعريفات التي ساقها العلماء المعاصرون للسياسة الشرعية باعتبارها علماً قائماً بذاته، ما يلي:

 مما لا رعرّفت السياسة الشرعية بأنها: (تدبير الشؤون العامة للدولة الإسلامية، بما يكفل تحقيق المصالح ودفع المضا ،
. يُلاحظ أن هذا التعريف يُدخل في مفهوم السياسة )14(يتعدى حدود الشريعة وأصولها الكلية، وإن لم يتفق وأقوال الأئمة المجتهدين)

الشرعية جميع المجالات الاقتصادية، والسياسية، والجنائية، والدستورية، وغير ذلك من المجالات، كما أنه بيّن لزوم أن تكون السياسة 
تفقة مع مقاصد الشريعة، وقواعدها، ومبادئها العامة، دون أن يشترط أن تكون تلك الأحكام محل اتفاق المجتهدين، وإنما يُشترط م

  أن يكون ذلك الاجتهاد محققاً للمصلحة الشرعية المعتبرة، ومراعياً للأحوال والظروف والواقع.
 د نفسه أو بنيابة عنه شؤون الرعية المشتركة على مقتضى مقاصوقيل في تعريفها أيضاً بأنها: (تدبير الإمام المسلم ب

  .)15(الشريعة)
  وعرّفت كذلك بأنها: (أحكام وإجراءات شرعية من مسؤول شرعا، تدبر بها شؤون الأمة في مختلف مجالات الحياة، سواء



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 302 -  

  .)16(ورد في ذلك نص أو لم يرد، محققة المصلحة الموافقة لروح الشرع)
قائل بأن للسياسة الشرعية أرجح التعريف ال -القُدامى والمعاصرين-هذه النظرة الموجزة في تعريفات العلماء  : بعدالرأي المختار

السياسة الشرعية هي: (تدبير الإمام المسلم بنفسه أو بنيابة عنه شؤون الرعية المشتركة على مقتضى مقاصد الشريعة) مع إضافة 
 ر من الإمام المسلم بنفسه أو بنيابة عنه شؤون الرعية المشتركة على مقتضى مقاصدلفظة (مستمر) ليصبح التعريف: (تدبير مستم

  الشريعة)، وذلك للأسباب الآتية:
  أولاً: يتميز هذا التعريف بالإيجاز، والاختصار، والدقة، والوضوح، وخلوه من الحشو الذي لا طائل منه.

صاد، فتشمل شؤون الحكم، والإدارة، والاقت-يع مجالات وأنشطة الدولةثانياً: يُدخل هذا التعريف في مفهوم السياسة الشرعية جم
ما وإجراءات وقرارات وترتيبات، و والقضاء، والسلم وإعلان الحرب، والمعاهدات، وغيرها، مما تقرره الدولة من قوانين ونظم وأحكام 

 ر مفهومها على العقوبات والتعازير؛ لأنهمما يقصد به رعاية المصالح العامة، خلافاً لمن قص -تنشئه من مؤسسات وغير ذلك
ضيق مجال الأخذ بها، فالغاية من السياسة الشرعية تنظيم شؤون الناس ورعاية مصالحهم، وهذا يتحقق بتطبيق الحاكم النصوص 

اصد قالشرعية الجالبة بصورة قاطعة لمصالحهم، وبسعيه في كل ما لا نص فيه إلى رعايتهم وتحصيل مصالحهم بما ينسجم مع م
  الشريعة وأصولها العامة.

لي الأمر أو من من و -ثالثاً: أما بالنسبة لإضافة لفظة (مستمر)؛ فلأن السياسة الشرعية تفتقر إلى ديمومة رعاية مصالح الناس 
اسة يفي دقيق الأمور وعواقبها، وتقويم الأمر على ما يكون فيه صلاحهم، يقول أبو هلال العسكري: (الفرق بين الس -ينوب عنه 

  .)17(والتدبير: السياسة في التدبر المستمر، ولا يقال للتدبير الواحد سياسة... والسياسة أيضاً في الدقيق من أمور المسوس)
  

  المطلب الثاني: المواطنة.
فظة لتباينت آراء العلماء المعاصرين في تحديدهم لمفهوم المواطنة، ومدى استعمالها في النظام السياسي الإسلامي، وهل هي 

  أصيلة فيه، أم أنها لفظة دخيلة ومستحدثة؟
من خلال استقراء العديد من المؤلفات ذات الصلة بموضوع هذا البحث، يتبين أن هناك فريقًا من العلماء ذهب إلى اعتبار 

ها المعربون اختار مصطلح المواطنة من المصطلحات الدخيلة على النظام السياسي الإسلامي فهي) كلمة مستحدثة في اللغة العربية 
أستاذ دراسات  -، يقول برنارد لويس)18(الإنجليزية) Citizenclip)) الفرنسية، ((Citoyenneté) اليونانية، Polieteiaللتعبير عن كلمة (

م، لامؤكداً غرابة هذه الكلمة عن الإسلام: (إن مفهوم المواطنة غريب تماماً عن الإس -الشرق الأوسط في جامعة برنستون الأمريكية
فمعاجم اللغة العربية تخلو من كلمة (مواطن)، والمسلمون يستعملون عوضاً عنه كلمة (ابن البلد)، وهي كلمة تخلو إلى حد كبير 

  .)19() الإنجليزية التي تعني مشاركة الفرد في الشؤون المدنية)citizenمن أية مضامين، أو إيحاءات لكلمة (
ابه أن كلمة (المواطنة) كلمة عربية أصيلة، وإن لم ترد بصورة حرفية في معاجم اللغة ويقابل هذا الاتجاه اتجاه آخر يرى أصح

  .)20(العربية، إلا أنه يُعثر في معاجم اللغة على الكثير من الكلمات المقاربة لها، منها: (وطن، وتوطن، واطن... ومشتقاتها)
  :الفرع الأول: المواطنة لغةً 

ى وافقه، ويقال: وطن بالمكان: أي أقام به، ويقال: وطن فلان بالبلد: اتخذه محلاً وسكناً مفاعلة، ومصدر الفعل منه واطن بمعن
يقطن فيه، والجمع أوطان، والموطن والوطن يأتيان بمعنى واحد، فيقال: وطن نفسه على الأمر إذ حملها عليه، وتوطن على الشيء: 

ؤه ولد به أو لم يولد، ويقال: أوطنت الأرض ووطنتها توطيناً واستوطنتها ذل وتمهد له، والوطن مكان إقامة الإنسان ومقره وإليه انتما
  .)21(أي اتخذتها وطناً 

ومجموعة من الأشخاص يقطنون بها، ، الأرض: بالوقوف على تعريف المواطنة لغةً يُلاحظ أنها تقوم على ثلاثة مقومات، هي
  .والرابط المأخوذ بالاعتبار بينهم هو السكن لا غيره

  الثاني: المواطنة اصطلاحاً:الفرع 
تم فيما سبق بيانه وجهات نظر العلماء في عربية مصطلح المواطنة؟ وهذا يستلزم التطرق إلى بيان مفهومها في النظام السياسي 

  الغربي والنظام السياسي الإسلامي على حد سواء.
  أولاً: مفهوم المواطنة في النظام السياسي الغربي.

مواطنة في النظام السياسي الغربي، وكلها تدور حول معنى واحد، لذا يُكتفى بإيراد تعريف واحد لها، فقد هناك تعريفات كثيرة لل
عرفت دائرة المعارف البريطانية المواطنة بأنها: علاقة بين فرد ودولة يضبطها قانون تلك الدولة، وبما تتضمنه تلك العلاقات من 



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 303 -  

  .)22(واجبات وحقوق في تلك الدولة
التعريف المتقدم يتبين طغيان الصبغة القانونية عليه، فهو يركز على العلاقة القانونية القائمة بين الفرد والدولة التي  بالنظر في

  يعيش فيها بصورة دائمة، حيث يتمتع بجنسيتها على جملة من الحقوق والواجبات.
  ثانياً: مفهوم المواطنة في النظام السياسي الإسلامي.

يفات المواطنة في النظام السياسي الإسلامي من خلال القواعد والأسس التي تقوم عليها الرؤية الإسلامية لا غرو أن تنبثق تعر 
لمقومات المواطنة، وهما: الوطن والمواطن، فالشريعة الإسلامية تنظر إلى المواطنة بأنها تعبير عن الصلة التي تربط بين المسلم 

الأفراد المسلمين، والحاكم والإمام، وتتُوج تلك الصلات جميعها الرابطة التي تجمع  باعتباره عنصر ومكون من مكونات الأمة، وهي
  .بين المسلمين وحكامهم من جهة، وبين الأرض التي يقيمون عليها من جهة أخرى

لك التراث ذوباستقراء كتب الأقدمين من الفقهاء لا نجد تعريفاً للمواطنة، إلا أن مضامينها ومدلولاتها حاضرة بصورة قوية في 
تحت مسميات كثيرة، ومن أبرزها مصطلح الأمة بمفهومها الواسع والشمولي بدلاً من مصطلح المواطنة الذي يقوم على أساس الدولة 

 واقعاً مفروضاً وحقيقة ماثلة عياناً، الأمر الذي –الدولة القطرية  –القطرية التي هي من إفرازات الاستعمار الغربي، التي باتت 
  ن يتصدى العلماء المعاصرون إلى هذا المفهوم منطلقين من وجهات ثلاث:استوجب أ

، )23(الوجهة الأولى: باعتبارها الانتماء إلى وطن ما، والوجهة الثانية: باعتبارها التمتع بجنسية الدولة التي ينتسب إليها الإنسان
لنحو ا فقد تعددت تعريفاتهم للمواطنة تبعاً لذلك وعلى اوأما الوجهة الثالثة: باعتبار التعايش بين الناس في مجتمع واحد، ومن هن

  الآتي:
  أولاً: تعريف المواطنة وفقاً لمن نظر إليها باعتبارها الانتماء إلى وطن:

عرفت بأنها: اصطلاح يشير إلى الانتماء إلى أمة أو وطن، بمعنى العضوية الكاملة والمتساوية في التمتع بما يترتب عليها من 
  .)24(تحقوق وواجبا

  تعريف المواطنة باعتبارها التمتع بجنسية الدولة التي ينتسب إليها الإنسان:ثانياً: 
عرفت بأنها: العلاقة بين الدولة الإسلامية وبين فرد معين يعيش بصفة دائمة في دار الإسلام، حيث تجعل الطرفين أهلاً لنيل 

  .)26(الرابطة الاجتماعية والقانونية بين الأفراد ومجتمعهموقيل: ، )25(الإسلاميةالحقوق وأداء الواجبات، وفقاً لما تقرره الشريعة 
  ثالثاً: تعريف المواطنة باعتبار التعايش بين الناس في مجتمع واحد:

  .)27(عرفت بأنها: رابطة التعايش السلمي بين أفراد يعيشون في زمان معين وبقعة جغرافية معينة
  :يُستنتج مما تقدم من تعريفات

ولاً: تأثر النظام السياسي الإسلامي إلى حد كبير بالنظام السياسي الغربي في تحديد مفهوم المواطنة، ويمكن عزو ذلك إلى عدم أ
  حداثة هذا المصطلح في النظام السياسي الإسلامي.

ضها انتماء الفرد إلى التي يفر ثانياً: تتسم معظم التعريفات السابقة بالصفة القانونية القائمة على أساس تحديد الحقوق والواجبات 
تضحية من أجله، واستعداده للمعين في مكان محدد، كما أنها ترتبط بشعور الفرد نحو مجتمعه ووطنه واعتزازه بالانتماء إليه، مجتمع 

  تستهدف المصلحة العامة.وإقباله طواعية على المشاركة في أنشطة وإجراءات وأعمال 
لنظام السياسي الإسلامي إلى الشريعة الإسلامية؛ فالشريعة هي مصدر الحقوق والواجبات، على ثالثاً: ترتكز المواطنة في ا

العكس من استعمالها في النظام الغربي فهي ترتكز عندهم على إعلاء قيمة الفرد، وتحقيق قيم الحرية، والديمقراطية، وغيرها من 
  المصطلحات البراقة.
ف متفق عليه للمواطنة، فهي تعبير شامل ومتشابك يضم في ثناياه مجموعة من الأبعاد من العسير وضع تعري التعريف المختار:

، إلا أنه وبالرغم من صعوبة وضع تعريف جامع )28(المتداخلة كالبعد المادي، والبعد القانوني، والثقافي، والسلوكي وغيرها من الأبعاد
تي الدولة والفرد تجعل الطرفين أهلاً لنيل الحقوق وأداء الواجبات ال ومتفق عليه للمواطنة، فإنه يمكن تعريفها بأنها: (علاقة بين

  يُحددها الدستور).
  مبررات هذا التعريف:

 .انسجامه مع حقيقة المواطنة في عصرنا الحاضر، وعدم إهداره ما يشهده العالم من متغيرات متلاحقة  
 الجنس، وغير ذلك من الفوارق.الدين، أو المذهب، أو العرق، أو  لا يُفرق بين المواطنين بسبب  

  



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 304 -  

  .المطلب الثالث: القوانين والأنظمة
  لغةً واصطلاحاً: الفرع الأول: معنى القانون

، وكلمة قانون بالأصل اقتباس من كلمة يونانية تعني )29(يعرف القانون في اللغة بأنه (مقياس كل شيء وطريقه)القانون لغةً: 
بالقاعدة، وهي استعارة للدلالة عن الاستقامة والنزاهة، وتستخدم كلمة قانون لتكون معياراً لقياس العصا المستقيمة، ويعبر عنها مجازاً 

  .)30(انحراف الأشخاص عن الطريق المستقيم، أي الطريق التي سطرها لهم القانون لكي يتبعوه في معاملاتهم
لعامة التي تهدف إلى تنظيم سلوك الأفراد داخل للقانون معنيان، معنى واسع وهو: مجموعة من القواعد االقانون اصطلاحاً: 

، أما معناه الضيق فهو: مجموعة من القواعد الملزمة التي )31(المجتمع والمقترنة بجزاء توقعه السلطة العامة جبراً على من يخالفها
  .)32(الاجتماعية تصدرها السلطة التشريعية لتنظيم علاقات الأفراد ببعض، أو علاقتهم بالدولة في أحد مجالات الحياة

ومن هنا يجب أن تكون علاقة الفرد بالقانون علاقة وعي ومعرفة به وبأهمية الإنقياد لأوامره؛ لأنه يهدف بالصورة الأساسية إلى 
ا متحديد الحقوق، وبيان مداها، وكيفية اكتسابها وانقضائها، فالحق ثمرة القانون ونتيجته، كما أن القانون يتمثل عملياً حين تطبيقه ب

، ويتبين أيضاً أن كل حق يقابله واجب، فالحق والواجب وجهان لعملة واحدة، فلا يتصور وجود أحدهما )33(ينجم عنه من حقوق
  .)34(منفصلاً عن الآخر، فالقانون وجد لتقدير الحق وتنظيمه ورسم حدوده وحمايته

  الفرع الثاني: معنى الأنظمة لغةً واصطلاحاً:
نَظَمَ) في اللغة لتدل على التأليف وضم شيء إلى شيء آخر، يقال: نظم اللؤلؤ ينظمه نظماً ونظاماً، : تطلق كلمة (الأنظمة لغةً 

. يتضح مما سبق أن كلمة (نُظم) تعني الترتيب المنظم )35(ونظَّمه بمعنى: ألَّفه وجمعه في سلك فانتظم وتَنظم، والانتظام: الاتساق
  نضباط، وتتسم بخلوها من الفوضى والإضطراب.المتواتر، وهي عبارة عن حالة من التوافق والإ

: عرفت النظم بشكل عام بأنها: (مجموعة من القواعد والأحكام الداخلية والخارجية تضعها الجماعات أو الدول الأنظمة اصطلاحاً 
ا جزاء عند زمة وعليهوالمنظمات لتيسير حياتها، وشؤونها الداخلية، وعلاقاتها الخارجية، لما فيه من المصالح المشتركة، وهي مل

  .)36(المخالفة)
؛ ليستقيم بها أمر -صلى االله عليه وسلم-أما النظم الإسلامية فهي: (المبادئ والأحكام التي شرعها االله لعباده على لسان رسوله 

  .)37(الناس في معاشهم ومعادهم)
وقوانينه بتنظيم  لذلك فإن الإسلام قد تكفلت أحكامهفالشريعة الإسلامية تنبثق من عقيدة التوحيد الخالص الله وترتبط بها وتلازمها، 

الحياة الإنسانية على اختلاف أنماطها وتعدد مناحيها، فالإسلام لا يقتصر على العبادات من صلاة، وصوم، وزكاة، بل يشتمل 
لة، شريعة، عبادة ومعامالإسلام إلى جانب ذلك على جوانب أخرى تتصل بالحياة الدنيا والحياة الآخرة، فهو دين ودنيا، عقيدة و 

سياسة ودولة، خلق وسلوك، لذلك فإن إطلاق الشريعة على مجموعة الأنظمة والقوانين التي اتصفت بالانسجام والاتساق؛ لانبعاثها 
عقائد لعن روح واحدة، لا ينطبق إلا على الشريعة الإسلامية؛ لأنها صادرة عن االله وانبثقت من عقيدة التوحيد التي تميَّزت عن سائر ا

، فالإسلام هو دستور )38(برؤيتها الشاملة للكون والحياة، ولا يمكن أن يتحقق الانسجام التام في جميع النظم إلا في الشريعة الإسلامية
  قويم يجمع بين طياته نظماً متعددة، ومترابطة، ومتداخلة، كترابط الإنسان وتداخله في كيان واحد.

مة فرق بين القانون والنظام؛ لأن كل منها له صفة الإلزام، وهذا ما أشار إليه محمد عبد ومما ينبغي الإشارة إليه أنه ليس ث
، وأكد ذلك أيضاً سليمان المرقس بقوله: (ولفظ )39(الجواد بقوله: (إن القانون يعني النظام الثابت، وعلى ذلك فالنظام تعريف القانون)

  .)40(لى وتيرة واحدة حيث يعدّ خاضعاً لنظام ثابت)القانون يفيد النظام، والمقصود به تكرار أمر معين ع
  

  المبحث الأول
  التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية.

لما كانت المواطنة في النظام السياسي الإسلامي لها دلالة واسعة باستيعابها كافة مواطني الدولة بقطع النظر عن الفوارق 
العرقية، أو الدينية، أو الإجتماعية، أو حتى الإقتصادية، وضمانها ممارسة جميع المواطنين حقوقهم المشروعة، والقيام بواجباتهم 

، ومنها محل هذا البحث وهو واجب التزام المواطنين بما )43(، والواجبات)42(عنها مجموعة من الحقوق ، فإنه يتمخض)41(المفروضة
يصدر عن الدولة من قوانين وأنظمة، فالشريعة الإسلامية لم تُغفل عن أهمية الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها في تجسيد المواطنة، 

  يؤكد هذا جملة من الأدلة على النحو الآتي:
  



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 305 -  

  المطلب الأول: موقف الشريعة الإسلامية من التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها.
  الفرع الأول: الأدلة النصية.

: باستقراء نصوص القرآن الكريم يتبين أنه ساق جملة من الأدلة العامة التي تدعوا جميع أفراد المجتمع إلى القرآن الكريم .1
التفرقة والاختلاف، ولتحقيق هذا الاجتماع لا بد من الالتزام بالواجبات الموكلة لجميع مواطني الاجتماع، وإلى تآلف القلوب، وعدم 

  الدولة، ومن ضمنها الالتزام بالقوانين والأنظمة الصادرة من الحاكم إذا كانت متسقة مع النظام التشريعي العام، ومن أدلة ذلك:
)، يقول الرازي: (إن 59آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُوْلِي الأَمْرِ مِنكُمْ)(النساء:  قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ  الدليل الأول:

، فجعل االله سبحانه وتعالى طاعة ولاة الأمور فريضة كطاعته سبحانه )44(االله تعالى أوجب طاعة أولي الأمر في هذه الآية قطعاً)
ة والسلام، ومن الأمور التي تتعلق بطاعة أولي الأمر: الالتزام بالدستور، والقوانين، والتوجيهات، وتعالى، وطاعة نبيه عليه الصلا

  .)45(والتعليمات العامَّة، واللوائح المنظمة لحياة الناس وشؤونهم العامة في معاملاتهم المختلفة، وقضاياهم المتنوعة
قُوا) (آل عمران: قوله تعالى: (وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ االدليل الثاني:  )، يقول الطبري في تفسير هذه الآية: (أي 103للَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّ

تمسكوا بدين االله الذي أمركم به، وعهده الذي عهده إليكم في كتابه إليكم من الألُفة، والاجتماع على كلمة الحق، والتسليم لأمر 
لطرف وهي ا –المشترك بين أفراد البلد الواحد كان من ضروراته أن تقوم الدولة ولما كانت المواطنة تقوم على العيش ، )46(االله)

بسن القوانين والتشريعات التي تكفل تحقيق السعادة للناس، وحمايتهم من كل ما يؤذيهم، وفي المقابل  -الأول من أطراف المواطنة
م بتلك القوانين والأنظمة الصادرة عن الدولة فيما هو أن يلتز  -وهو المواطن-فإنه يجب على الطرف الثاني من أطراف المواطنة 

  خاضع للاجتهاد.
  ).38قوله تعالى: (وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَْرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمٌ أَمْثاَلُكُمْ)(الأنعام: الدليل الثالث: 

رض، والبحر، وطيور الجو، إنما هي جماعات وطوائف، لها ما لنا من بيان أن حيوانات الأوجه الدلالة: في الآية الكريمة 
أمة أرضية لها تدبيرها في السعي على رزقها... كما أن لها أميرة منها، توجهها وتنظم  -مثلاً  -الخصائص في الجملة، فالنمل
مخلوقات، فمن باب أولى أن يكون ذلك ، فإذا كان لابد من وجود تنظيمات وسلطة تسوس تلك ال)47(مصالحها، ولها لغة تتفاهم بها

في بني البشر، وفي أبناء البلد الواحد بصورة خاصة، وذلك بامتثالهم ما يصدر عن الجهات الرسمية من قوانين وتنظيمات بما يصب 
  بصورة مباشرة في المواطنة.

  :عها الدولة الإسلامية، ومنهاهناك أدلة كثيرة تدل على وجوب الالتزام بالقوانين والأنظمة التي تضالسنة النبوية:  .2
ى صل-عموم الأحاديث النبوية الدالة على وجوب طاعة ولي الأمر، ومنها ما روي عن أنس بن مالك، عن النبي الدليل الأول: 

، ومنها كذلك ما روي عن أبي حازم، قال: قاعدت )48(قال: (اسمعوا وأطيعوا وإن استعمل حبشي كأن رأسه زبيبة) -االله عليه وسلم
سوسهم ، قال: (كانت بنو إسرائيل ت-صلى االله عليه وسلم-خمس سنين فسمعته يحدث عن النبي  -رضي االله عنه -با هريرةأ

الأنبياء، كلما هلك نبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وستكون خلفاء فتكثر، قالوا: فما تأمرنا؟ قال: فوا ببيعة الأول، فالأول، 
، كذلك ما روي عن عبادة بن الوليد بن عبادة، عن أبيه، عن جده، قال: (بايعنا )49(عما استرعاهم)وأعطوهم حقهم، فإن االله سائلهم 

رسول االله صلى االله عليه وسلم على السمع والطاعة في العسر واليسر، والمنشط والمكره، وعلى أثرة علينا، وعلى أن لا ننازع الأمر 
  .)51(وغيرها من الأدلة ، )50(االله لومة لائم) أهله، وعلى أن نقول بالحق أينما كنا، لا نخاف في

، -كقانون المرور –وجه الدلالة: تدل الأحاديث النبوية المتقدمة على وجوب طاعة ولاة الأمر فيما يصدر عنهم من قوانين
تاب، ولا سنة كوتشريعات، وأحكام، وأن ذلك يدخل في طاعة االله فيما يسوسون به الخلق ما دامت تلك القوانين لا تعارض نصاً من 

صحيحة، ولا إجماع، ولا دليل شرعي معتبر، وفي ذلك تحقيق صريح لمعاني المواطنة القائمة على أساس الالتزامات المتبادلة بين 
  المواطنين والدولة.
لسكان ا تُعد صحيفة المدينة المنورة أول دستور قانوني يصوغ العلاقات بين: صحيفة المدينة (دستور المدينة)الدليل الثاني: 

على رقعة جغرافية واحدة، وأن هذا الدستور شكل بواكير تأسيس ما يعرف في الوقت الحاضر بالمجتمع المدني القائم على جملة 
من الركائز الضرورية لقيام أي دولة كالعدالة، والمساواة، والحرية، التي تشكل منهجاً رئيساً في آليات وسبل التعاون بين أطياف 

بصرف النظر عن التمايزات التي تمايز بين الناس سواء أكانت عرقية، أم مذهبية، أم مادية، أم طبقية اجتماعية،  المجتمع الواحد،
 - عليه وسلم صلى االله -باعتبار أن الجميع متساوون في الحقوق والواجبات التي قررها االله تعالى في محكم كتابه، وجاء النبي 

أهل الكتاب لأول عهده بالمدينة، وكانت  -صلى االله عليه وسلم-، يقول محمود شلتوت: (وقد عاهد النبي )52(ليؤكدها فعلاً وسلوكاً 
تلك المعاهدة أول حجر في بناء الدولة الإسلامية، وأول علاقة سياسية تقرر حرية التدين في العقائد، والعبادة، وتحافظ على الأمن 



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 306 -  

ي المدينة من مواطني الدولة فقد حددت الصحيفة ما لهم من الحقوق، وما عليهم من ، وباعتبار أن اليهود المقيمين ف)53(والسلم)
الواجبات، فقد جاء فيها: (يهود بني عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم، وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم، إلا من ظلم وأثم... 

حارث مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني ساعدة مثل ما وإن ليهود بني النجار مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني ال
ليهود بني عوف، وإن ليهود بني جشم مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني الأوس مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني 

  .)54(ثعلبة مثل ما ليهود بني عوف...)
دينة، مما يدل على أنهم مواطنون في الدولة لذا خضعوا وأشارت بعض النصوص إلى فرض واجبات على المشركين من أهل الم

لأسس تنظيمها وقوانينها التي وردت في وثيقتها، ومن ذلك: (أنه لا يجير مشرك مالاً لقريش، ولا نفساً، ولا يحول دونه على 
  .)55(مؤمن)

 لكل طرف حقوق وواجباتولقد جمعت الصحيفة كل أطياف المجتمع على اختلاف هوياتهم ودياناتهم على أساس دستوري، 
ومسؤوليات، معتبرة أن غير المسلمين ممن يقيمون في دولة المدينة مواطنين فيها لهم من الحقوق مثل ما للمسلمين، وعليهم من 
الواجبات مثل ما على المسلمين، معلنةً بذلك مجموعة من القيم والمبادئ الجوهرية التي لا يمكن للمواطنة الفعالة أن تتحقق من 

، )56(نها كالحرية، والعدالة الاجتماعية، والمساواة في الحقوق والواجبات بين المواطنين المتعددين في الدين المتحدين في الوطندو 
تؤكد على  -التي تمثل قوانين يسوس بها ولي الأمر المحكومين (المواطنين) -وبذلك تكون الصحيفة بما اشتملت عليه من نصوص

  ا يصدر عن الدولة من قوانين وأنظمة.ضرورة التزام المواطنين بم
يدل إجماع علماء المسلمين على وجوب طاعة ولاة الأمور في كل ما يصدر عنهم، ما دام لا يُعارض نصاً، الإجماع:  .3

في غير معصية، وعلى تحريمها في المعصية، نقل  -أي طاعة الأمراء  -يقول النووي في ذلك: (أجمع العلماء على وجوبها 
، ويقول ابن حجر: (وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان... ولم يستثنوا )57(ى هذا القاضي عياض وآخرون)الإجماع عل

، وهذه الطاعة تستلزم احترام القوانين والأنظمة وعدم مخالفتها )58(من ذلك إلا إذا وقع من السلطان الكفر الصريح فلا تجوز طاعته)
  من جميع المواطنين.

موقف الشريعة الإسلامية من الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها بمجموعة من الأدلة من يستدل على  يمكن أنالمعقول:  .4
  المعقول، منها:

  الناس لا يستطيعون أن يعيشوا هملاً دون نظام يسيرون وفقه، فكانت الضرورة داعية إلى وجود نظام يضبط أمور الناس
ني: (لا جرم لمّا كثر المستظلون بذلك اللواء، والمستكنون في أمانه، أراد صلى االله ومعاملاتهم حتى يستقيم نظام الحكم، يقول الكتا

عليه وسلم أن يضبط أمورهم بنظامات سنّها، وولايات نصبها، وعمالات أسسها، تلك النظامات [الأنظمة] التي لا يستقيم ملك لملك 
  .)59(ولا أمر لأمة بدونها)

 القضاء والحدود والضمان يرمي إلى صيانة المجتمع من الفساد، مما يدل على  الإسلام بتشريعاته المختلفة في أبواب
لما  -أي العالم  –وجوب المحافظة على نظام المجتمع بإتباع ما يصدر عن هذا النظام، يقول ابن عاشور: (ولولا إرادة انتظامه 

الأرواح وعلى قطع الأطراف، وشرع غرم قيمة  شرع الشرائع الجزئية الرادعة للناس عن الإفساد، فقد شرع القصاص على إتلاف
  .)60(المتلفات، والعقوبة على الذين يحرقون القرى ويغرقون السلع)

 في الأرض؛ فكان لابد من نظام عادل يسوسهم،  لما كانت الضرورة داعية إلى اجتماع الناس تحقيقاً لمعنى الاستخلاف
ومن هنا فإن احترام القوانين والأنظمة وتطبيقها، والالتزام بها وعدم مخالفتها، دليل على الاجتماع والائتلاف والحرص على تحصيل 

ها جميع انين واحدة يلزم بمصلحة الناس جميعاً، ويتحقق هذا الاجتماع بوجود جماعة من النَّاس تربطها روابط ومصالح مشتركة وقو 
أفراد المجتمع ويطالبون باحترامها، يقول ابن خلدون: (الاجتماع ضروري للنوع الإنساني، وإلا لم يكمل وجودهم، وما أراده االله من 

  .)61(اعتمار العالم بهم، واستخلافه إياهم)
  م الآتي: (أقركم بدار الإسلام، أو أذنت في إقامتكيورد الفقهاء كالإمام النووي والإمام الشربيني صورة عقد الذمة على النحو

الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها يعد شرطاً من شروط . يتضح من هذا أن )62(بها، على أن تبذلوا جزية، وتنقادوا لحكم الإسلام)
  ا للمسلمين.الدخول في عقد الذمة، الأمر الذي يجعل منهم مواطنين يجب عليهم ما يجب على المسلمين، ولهم مثل م

 الفرع الثاني: الأدلة التبعية (الاجتهادية)

وقيل: ، )63(ن يعدل المجتهد في مسألة عن مثل ما حكم به في نظائرها إلى خلافه لوجه هو أقوى: ويراد به أالاستحسان .1
، ويدل الاستحسان على الالتزام بقوانين وأنظمة الدولة باعتباره عدول في مسألة ما )64((الأخذ بمصلحة جزئية في مقابلة دليل كلي)



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 307 -  

عن مثل ما حُكم به في نظائرها لوجه أقوى، فيباح الممنوع إذا تحقق المناط الموجب للإباحة، وهذا يدخل في صميم السياسة الشرعية 
. ومن الأمثلة المعاصرة للاستحسان اشتراك المواطن في )65(ظة عليهاويحقق مراميها وأهدافها المتمثلة برعاية مصالح الناس والمحاف

الخدمات المُقدمة من شركة الكهرباء الحكومية، فالقياس أن للمواطن الحق في الاعتراض على أي بند من بنود العقد، إلا أنه جاز 
ما يتعلق ، ويجب عليه التقيد بمقتضى العقد، و استحساناً إذعان المواطن(المشترك) لتلك الاتفاقية دون الالتفات إلى محل اعتراضه

  بالعقد من أحكام وقوانين.
وقد تنوعت تقسيمات الأصوليين للذرائع وسَيُقتصر على تقسيم ، )66(ويُقصد بها: (حسم مادة وسائل الفساد)سد الذرائع:  .2

، فقد قسم الشاطبي الذرائع بالنظر إلى ما تفضي إليه من المفسدة إلى أربعة أقسام: )67(الشاطبي إذ كل التقسيمات لا تخرج عما قال
الأول: فعل مأذون فيه يكون إفضاءه إلى المفسدة قطعاً، كمن حفر بئراً خلف باب الدار في طريق مظلم حيث يقع الداخل فيه، وما 

سدة بفعله. والثاني: فعل مأذون فيه يكون إفضاءه إلى المف شابه ذلك، فهذا لا شك في منعه، وعلى فاعله الضمان؛ كونه معتدياً 
نادراً، كمن حفر بئراً في موضع لا يرتاده الناس؛ وهذا لا يؤدي غالباً إلى وقوع أحد فيه ونحو ذلك، وحكم هذا القسم أنه باقٍ على 

: (العبرة يؤكد هذا ما نصت عليه القاعدة الفقهيةأصل الإذن فيه؛ لأن من المسلّم فيه أن الشارع جعل الحكم للغالب الشائع لا للنادر، 
. والثالث: فعل مأذون فيه يكون إفضاءه إلى المفسدة كثيراً، كبيع العنب لخمّار، وكبيع السلاح زمن )68(للغالب الشائع لا للنادر)

لعلم اليقيني، كبيوع غلبة الظن ولا ا الفتن، ونحو ذلك. والرابع: فعل مأذون فيه يكون إفضاءه إلى المفسدة كثيراً، ولكن كثرته لا تبلغ
 .)69(الآجال التي تتخذ ذريعةً للربا، وهذا القسم موضع اختلاف

وسد الذريعة تهدف إلى مراعاة مقاصد الشريعة، والمحافظة على مصالح الناس، ودرء المفاسد قبل وقوعها، وهذا من صميم 
مه، وله طرق ووسائل تفضي إليه، فإنه يحرمها ويمنع منها، تحقيقاً لتحريالسياسة الشرعية، يقول ابن القيم: (فإذا حرم الرب شيئاً 

وتثبيتاً له، ومنعاً أن يقرب حماه، ولو أباح الوسائل والذرائع المفضية لكان ذلك نقضاً للتحريم، وإغراءً للنفوس به، وحكمته تعالى 
منع جنده، أو رعيته، أو أهل بيته من شيء، ثم أباح لهم  وعلمه يأبى ذلك كل الإباء، بل سياسة الملوك تأبى ذلك، فإن أحدهم إذا

 .)70(الطرق والأسباب والذرائع الموصلة، لعد متناقضاً، ويحصل من رعيته وجنده ضد مقصوده)

وبالنظر في تعريف سد الذرائع وأقسامها عند العلماء يتبين أن سد الذرائع يمثل خطة تشريعية، وقائية، وعلاجية، من عمادها 
مقاصد الشريعة الإسلامية، يقول الدريني: (فكل من معيار سد الذرائع والمصالح المرسلة إذن هو أساس معظم التشريعات  مراعاة

التي تقوم عليها سياسة التشريع في الدولة، فيما خلا ما وردت فيه النصوص الخاصة، أو اتفق عليه الإجماع، أو شهدت بأحكامها 
  .)71(الأقيسة الصحيحة)

ثيل لسد الذرائع في الوقت المعاصر بسن ولي الأمر القوانين والأنظمة التي تمنع إطلاق العيارات والألعاب النارية ويمكن التم
في مناسبات الأعراس، وحفلات التخرج، سداً للذريعة؛ حتى لا يكون ذلك ذريعةً لهدر الأرواح البريئة من المواطنين المتواجدين في 

ظاهرة تثير الرعب والخوف في نفس الأطفال والنساء والمواطنين بشكل عام، وبالتالي يجب على هذه المناسبات، ومنعاً لتكريس 
  كافة المواطنين التقيد بتلك القوانين والأنظمة وعدم مخالفتها.

درج علماء الأصول على تقسيم المصالح من حيث اعتبار الشارع لها إلى: قسم شهد الاستصلاح (المصالح المرسلة):  .3
تبارها (مصلحة معتبرة)، وقسم شهد لبطلانها(مصلحة ملغاة)، وقسم لم يشهد الشرع لا لبطلانها ولا لاعتبارها (مصلحة الشرع لاع

، )73(: (المناسب الذي لا يُعلم أن الشارع ألغاه، أو اعتبره)-كتركيب مركب-، وهي المقصودة في هذا البحث، ومعناها)72(مرسلة)
وحه فيما لا نص فيه، وهي دليل خصب لمسايرة المستجدات التي تقع في كل عصر، يقول وتمثل هذه المصلحة حيوية التشريع ور 

عبد الوهاب خلاف: (الاستصلاح هو أخصب الطرق التشريعية فيما لا نص فيه، وفيه المتسع لمسايرة التشريع تطورات الناس 
 المصلحة وشدة الحذر من غلبة الأهواء؛ لأن وتحقيق مصالحهم وحاجاتهم، والتشريع به يحتاج إلى مزيد من الاحتياط في توخي

، والمصلحة لا يستقل العقل بإدراكها بل لا بد أن تكون تحت مظلة الشرع، وهذا ما )74(الأهواء كثيراً ما تزين المفسدة فترى مصلحة)
  .)75(فصيل)نبه له الشاطبي حيث قال: (فالعادة تحيل استقلال العقول في الدنيا بإدراك مصالحها ومفاسدها على الت

 ضوابط العمل بالمصلحة المرسلة، التي يمكن إجمالها فيما يأتي:وينبغي الإشارة في هذا المقام إلى 

الضابط الأول: أن تكون معقولة في ذاتها حيث لو عرضت على أهل العقول السليمة تلقوها بالقبول، وعليه فلا مدخل للمصلحة 
  .)76(المرسلة في الأمور التعبدية

ن نصاً أو إجماعاً أو قياساً صحيحاً؛ لأ -المصلحة –الضابط الثاني: عدم معارضتها دليلاً قطعياً من أدلة الشرع، أي ألا تخالف
، يقول أبو زهرة: (إن المصلحة ثابتة )77(معارضتها لأي من ذلك يجردها من وصف الإرسال، وينعتها بوصف الإلغاء وعدم الاعتبار



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 308 -  

أن تكون هنالك مصلحة مؤكدة أو غالبة والنص القاطع يعارضها، إنما هي ضلال الفكر، أو نزهة حيث وجد النص، فلا يمكن 
  .)78(الهوى، أو غلبة الشهوة)

  .)79(الضابط الثالث: أن تكون المصلحة مندرجة في مقاصد الشارع، أي أن تندرج تحت أصل كلي شهد له الشارع بالاعتبار
غلبة الظنّ به، أي أن تحقق جلب المنفعة أو درء المفسدة قطعاً أو غالباً؛ لئلا يُسترسل  الضابط الرابع: تيقّن تحقيق المصلحة أو

  .)80(في السعي خلف المصالح الموهومة، أو البعيدة الظنّ وقوعها، وهو ما عبّر عنه الغزالي في شروطه المصالح بقوله: قطعية
الناس، أو تدفع الضرر عنهم، فلا يشرع حكم لكونه يحقق الضابط الخامس: أن تكون مصلحة عامة تجلب النفع لأكبر عدد من 

، وهو ما قصده الغزالي بوصفه للمصلحة )81(مصلحة خاصة، فالعبرة بمجموع الأمة أو الأكثرية الغالبة، ولا عبرة بالمصالح الفردية
  .)82(بأن تكون: كلّية

ات المعنية فكل ما تتخذه الجه -قبل الانتخابات  ويمكن التمثيل للمصلحة المرسلة في الوقت الحاضر بالإجراءات التي تتُخذ
من إجراءات وقرارات وما توفره من ضمانات لتسهيل العملية الانتخابية في كافة أنحاء الدولة لتمكين المنتخب من ممارسة حقه وفق 

ها إلا المصلحة يرها، فلا دليل عليكتحديد قوائم الانتخاب، وتقسيم الدولة إلى دوائر انتخابية وغ -التشريعات المعمول بها في الدولة
  المرسلة، ولا مانع في الشرع من الأخذ بها ما دامت تحقق مصلحة عامة، ويجب على كافة مواطني الدولة التقيد والالتزام بها.

 ويراد به: (غلبة معنى من المعاني على الناس، وقد تكون هذه الغلبة في جميع الأقاليم، وقد تختص ببعض البلادالعرف:  .4
ووجه دلالته على الالتزام بقوانين وأنظمة الدولة هو أن أحوال الناس وأزمانهم تتغير وتتبدل، حسب أعرافهم ، )83(أو بعض الفرق)

وثقافاتهم وتطورهم، لذا يعدّ العرف من الوسائل الناظمة والضابطة لحياة الناس ومعاملاتهم مما لا نص فيه، وهذا مما تنادي به 
، ويمكن التمثيل على مراعاة الشريعة للعرف في الوقت المعاصر وأنه من )84(ي تنظم حياة الناس وأعرافهمالسياسة الشرعية، فه

الأدلة المعتبرة في ضبط حياة الناس ومعاملاتهم بأمثلة كثيرة، فعلى سبيل المثال حق براءة الاختراع من الحقوق الخاصة لأصحابها، 
المعاصر قيمة مالية معتبرة لتمول الناس لها، لذا سنّت كثير من الدول القوانين الناظمة وأصبح لحق براءة الاختراع في العرف 

  لبراءات الاختراع، ومنعت الاعتداء عليها.
  

  المطلب الثاني: ضوابط التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها والآثار المترتبة على ذلك من منظور السياسة الشرعية.
  التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية.الفرع الأول: ضوابط 

لما كان النظام والانتظام مطلب شرعي لا يمكن لأي دولة من الدول أن تنهض أو يكون لها كيان إلا بترتيب وتنظيم دقيق 
صة ذلك، ومنهم من أفرد مؤلفات متخصومحكم، فإن علماء الشريعة قد سطروا ودونوا في مؤلفاتهم الكثير من المباحث المتصلة ب

في النظم الإسلامية، الأمر الذي يدل بصورة واضحة على خصوبة الفكر الإسلامي في مجال النظم، واحتوائه لكل جديد يناسب 
ن ، وهكذا فإن ما تسنه الدول م)85(العصر الذي يعيش فيه مصحوباً بانضباط مع قواعد الإسلام في كتاب االله تعالى وسنة رسوله

قوانين وأنظمة مستندة في ذلك إلى ما تحويه الشريعة من أدلة نصية أو اجتهادية تجعل الأخذ بتلك القوانين والأنظمة من صميم 
  عن الضوابط الآتية: -القوانين والأنظمة -السياسة الشرعية بشرط أن لا تخرج 

ع على عاتق المجتهدين وأهل التخصص عند سن القوانين أولاً: أن لا تخالف أحكام الشريعة الإسلامية وقواعدها العامة، حيث يق
قواعدها مراعاة أحكام الشريعة الإسلامية و  -لا نص فيها من كتاب االله وسنة رسوله صلى االله عليه وسلم-والأنظمة المسكوت عنها 

عقلي وانين والأنظمة بجهدها الالعامة؛ لتلافي إصدار أحكام مخالفة لها، فهناك كثير من النماذج البشرية التي سنت جملة من الق
بعيداً عن هدي السماء وقعت في التطرف الذي لا يحسن الجمع بين المادية والروحية، أو بين الفردية والجماعية، أو بين الواقع 

  .)87(، وقد صرح بعض العلماء الغربيين بذلك)86(والخيال
  .)88(ثانياً: أن تحقق مصلحة (مصلحة مرسلة)

  لتزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعيةالفرع الثاني: آثار ا
 فإنه يتمخض عن ذلك جملة من -بضوابطها الآنفة الذكر –إذا سار المواطنون وفق القوانين والأنظمة التي تصوغها الدول 

لإسلامي الركائز المهمة في النظام السياسي ا تُعد من التي، كالعدل، والمساواة -التي تُشكل جوهر المواطنة ولبابها-الآثار والثمرات 
 )89(التي تقيد السلطة العامة في جميع نشاطاتها السياسية، ومن هنا فقد جاءت نظرة الإسلام إلى الناس على أساس الوحدة الإنسانية

يق نصوصها في ذميين في تطبدون الالتفات إلى الفوارق بين الناس تبعاً للدين، أو العرق، أو اللون، فهي تسوي بين المسلمين وال
كل ما كانوا فيه متساوين، أما ما يختلفون فيه فلا تسوي بينهم فيه؛ لأن المساواة في هذه الحالة تؤدي إلى ظلم الذميين، ولا يختلف 



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 309 -  

ولا شك أن الشريعة وهي تقرر هذا فإنها تؤصل وتجذر معاني المواطنة القائمة ، )90(الذميون عن المسلمين إلا فيما يتعلق بالعقيدة
حت وفي سبيل تحقيق العدل والمساواة بين المواطنين فقد من –الشريعة  –على المساواة بين المواطنين في الحقوق والواجبات، وهي 

ة، ولا يعارض الشريعة، وهذه السلطة خاضعة للسياسة ولاة الأمور سلطة تقديرية في ما لم يرد فيه نص، ما دام يحقق مصلحة عام
الشرعية وما فيه تحقيق لمصالح الناس وآمالهم، يقول ابن القيم: (قد بيّن سبحانه بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقامة العدل بين 

، يؤكد هذا المعنى الغنوشي )91()عباده، وقيام الناس بالقسط، فأي طريق استخرج بها العدل والقسط فهي من الدين وليست مخالفة له
بقوله: (إنَّ المساواة في الحقوق والواجبات على أساس المواطنة هي الأصل، وأنَّ التميِّزات التي تفرضها الطبيعة العقدية للدولة 

سلامية لوظيفة الإسلامية لا ينبغي أن تُسقط ذلك الأصل، فلغير المسلم الحق في تولي كلِّ الوظائف، عدا ما اقتضته الخصوصية الإ
  .)92(معينة)

والإسلام بقوانينه وأنظمته العادلة بين مواطني الدولة استطاع أن يجوب أقطار المعمورة، تقول المستشرقة الألمانية زيغريد هونكه: 
لقرن التاسع ا (إنّ السادة والحكام المسلمين الجدد لم يزجّوا بأنفسهم في شؤون تلك الشعوب الداخلية، فبطريرك بيت المقدس يكتب في
  .)93(لأخيه بطريرك القسطنطينية عن العرب: إنهم يمتازون بالعدل، ولا يظلموننا البتة، وهم لا يستخدمون معنا أي عنف)

ومن الآثار المترتبة على التزام المواطنين بالقوانين والأنظمة التي تضعها الدولة تحقق الأمن والاستقرار لجميع فئات المجتمع 
الإسلامية، يؤكد هذا المعنى ما نصت عليه وثيقة  ديانته، أو أي اعتبارات أخرى ما دام أنه من مواطني الدولةبصرف النظر عن 

المدينة: (من خرج آمن، ومن قعد آمن بالمدينة، إلا من ظلم أو أثم، وإن االله جار لمن بر واتقى، ومحمد رسول االله صلى االله عليه 
  .)94(وسلم)

ءات التي اتخذتها الشريعة الإسلامية في سبيل صيانة المجتمع وحمايته مما قد يُعكر من صفوه، ومن جملة السياسات والإجرا
القائم على الإخلال بأمن المجتمع المسلم عن طريق ارتكاب جرائم القتل، أو النهب، أو  -ويزعزع أمن المواطنين، حد الحرابة مثلاً 

  شكل سياجاً واقياً لأمن المجتمع، وهكذا الأمر بالنسبة لبقية الحدود الشرعية.يُ  -حتى إرهاب الناس، ونزع الشعور بالأمن من أنفسهم
وبتحقق الأمن والاستقرار في المجتمع بين مختلف فئاته يكون الرفاه والرقي والتطور، يقول الكتاني: (عنّ لنا أن تكون عنايتنا 

سلامية العلوم والمشخصات التي كانت على عهد تأسيس المدنية الإ في التدوين بالتراتيب الإدارية، والحرف، والصنائع والمتاجر وأنواع
النبوية، حتى يعلم الناس من أبناء ملتنا وعشق التاريخ من غيرهم، أن النبي العربي قد مدّن الشعوب، ورقّى الأمم بما أسس لهم من 

نزل االله جاء بهذا الرقي والعمران بما أ -ليه وسلمصلى االله ع-مباني العمران وسنّ من أنظمة التقدم، وأنه يمر بك كثيراً أن النبي 
عليه من آي ذلك وأساليبه، ولكن غفلوا عن ذكر كيفية تمشية ذلك النظام في ذلك الزمان، وحراس تلك التمشية الذين كانوا يسهلون 

  .)95(على الشعب العمل بآداب ذلك وأساليبه، ويسهرون على تمسك الأفراد بها)
مسلم أو ذمي  –ظرته هذه يُرسخ مبدأ المواطنة الفعالة والايجابية بين أفراد المجتمع، فحين يشعر المواطن وهكذا فإن الإسلام بن

بالأمان على نفسه وبمراعاة الشريعة شتى مجالات حياته، فإنه يتعزز لديه الولاء والانتماء لوطنه الأمر الذي يُبشر برقي الشعوب  –
  وتطورها.

  
  المبحث الثاني

  صرة على الالتزام بقوانين الدولة وأنظمتها ودورها في تجسيد المواطنة من منظور السياسة الشرعيةتطبيقات معا
  (قانون المرور أنُموذجاً)

يعدّ الجانب التطبيقي هو الثمرة الحقيقية للدراسة، حيث إن كل مسألة مرسومة لا ينبني عليها فروع فقهية، ولا آداب شرعية، أو 
  .)96(ق ذلك فإن وضعها في السياسية الشرعية تكون عاريةلا تكون معينةً في تحقي

، وما يكتنفها من المخاطر التي قد تلحق بالأنفس والممتلكات، وسائل النقل في العصر الحاضرونتيجة للتطور الهائل في 
يانة المجتمع ذلك وتكفل ص وبالنظر إلى توسع الدول وما رافقها من انتشار المفاسد، فقد برزت الحاجة إلى وجود قوانين وأنظمة تنظم

  .من تلك المفاسد، ومن جملة تلك القوانين (قانون المرور)
ولما كانت الشريعة الإسلامية هي آخر الشرائع السماوية فإنها لا تقف عاجزة أمام المستجدات والنوازل،وإنما تحمل في ثنايا 

دار بيل تحقيق تلك القواعد بما يمنحها الحيوية والقدرة على إصأدلتها التشريعية قواعد عامة، تاركةً السعة لاجتهاد الفقهاء في س
الأحكام في كل زمان ومكان، وبما يكون محققاً للعدل والسلامة في جميع أحكامها، وعليه فإن قانون المرور يُعد جزءاً تطبيقياً لتلك 

ها حفظ التي من -الضرورات الخمس  -خمسة القواعد العامة في الشريعة الإسلامية التي جاءت ترمي لتحقيق مقاصد الشريعة ال



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 310 -  

، فالمحافظة على سلامة السائق والركاب والمشاة من حوادث المرور فيه حفظ للنفس، والعمل على سلامة السيارات )97(النفس والمال
  من التلف الناشئ عن حوادث المرور وما ينتج كذلك عنها من إضرار بالمرافق العامة داخل في حفظ الأموال.

  تناول الفقهاء الأقدمين جملة من الأحكام التي تنظم أحكام المرور التي تسمى اليوم بقانون المرور، ومن جملة ما أوردوه:وقد 
وضع الاسطوانات، وبناء الدكات متصلة بالأبنية المملوكة،  -في الشوارع  –أولاً: قول الغزالي: (فمن المنكرات المعتادة فيها 

نكر إن كان يؤدي إلى تضييق الطرق، واستضرار المارة، وإن لم يؤدِ إلى ضرر أصلاً لسعة الطريق وغرس الأشجار،... فكل ذلك م
فلا يمنع منه... وكذلك ربط الدواب على الطريق حيث يضيق الطريق، وينجس المجتازين، منكر يجب المنع منه إلا بقدر حاجة 

أن يختص بها إلا بقدر الحاجة... ومنها سوق الدواب وعليها الشوك  النزول والركوب وهذا؛ لأن الشوارع مشتركة المنفعة وليس لأحد
حيث يمزق ثياب الناس فذلك منكر إن أمكن شدها وضمها حيث لا تمزق، أو أمكن العدول بها إلى موضع واسع... وكذلك تحميل 

  .)98(الدواب من الأحمال ما لا تطيقه منكر يجب منع الملاك منه)
ما تسيير الحجيج فهو ولاية سياسية، وزعامة تدبير، والشروط المعتبرة في المولى أن يكون مطاعاً، ذا ثانياً: قول أبي يعلى: (فأ

  رأي، وشجاعة، وهيبة، وهداية، والذي عليه من حقوق هذه الولاية عشرة أشياء:
  أحدها: جمع الناس في مسيرهم ونزولهم حتى لا يتفرقوا، فيخاف عليهم النوى والتغرير.

بهم في المسير والنزول، بإعطاء كل طائفة منهم مقاداً حتى يعرف كل قوم منهم مقاده إذا سار، ويألف مكانه إذا الثاني: ترتي
  نزل، فلا يتنازعون فيه ولا يضلون عنه.

 -الله عليه وسلمصلى ا-الثالث: أن يرفق بهم في المسير حتى لا يعجز عنه ضعيفهم، ولا يضل عنه منقطعهم، روي عن النبي 
  يريد من ضعفت دابته كان على القوم أن يسيروا بسيره. )99(: (المضعف أميراً لرفقه)أنه قال

  الرابع: أن يسلك بهم أوضح الطرق وأخصبها، ويتجنب أوعرها وأجدبها.
  الخامس: أن يرتاد لهم المياه إذا انقطعت، والمراعي إذا قلت.

  ولا يطمع فيهم متلصص. )100(طفهم داغلالسادس: أن يحرسهم إذا نزلوا، ويحوطهم إذا رحلوا، حتى لا يتخ
السابع: أن يمنع عنهم من يصدهم عن المسير، ويدفع عنهم من يحصرهم عن الحج بقتال، إن قدر عليه، وببذل مال إن أجاب 

ل ، فإن بذإن امتنع منها حتى يكون باذلاً لها عفواً، ومجيباً إليها طوعاً  )101(الحجيج إليه، ولا يسعه أن يجبر أحداً على بذل الخفارة
  المال على التمكين من الحج لا يجب.

الثامن: أن يصلح بين المتشاجرين، ويتوسط بين المتنازعين، ولا يتعرض للحكم بينهم إجباراً، إلا أن يفوض إليه الحكم، فيعدّ فيه 
أن يكون من أهله، فيجوز له حينئذٍ أن يحكم بينهم، فإن دخلوا بلداً فيه حاكم جاز له ولحاكم البلد أن يحك بينهم، فأيهما حكم نفذ 

  التنازع بين أحد الحجيج وأهل البلد لم يحكم بينهما إلا حاكم البلد.حكمه، ولو كان 
التاسع: أن يقوم زائغهم، ويؤدب جانبهم، ولا يتجاوز التعزير إلى حد، إلا أن يؤذن له فيه فيستوفيه إذا كان من أهل الاجتهاد، 

حد حدود قبل دخول البلد، فوالي الحجيج أولى بإقامة الفإن دخل بلداً فيه من يتولى إقامة الحدود على أهله نظر، فإن كان ما أتاه الم
  عليه من والي البلد، وإن كان ما أتاه المحدود في البلد، فوالي البلد أولى بإقامة الحد عليه من والي الحجيج.

  .)102(العاشر: أن يراعي اتساع الوقت حتى يؤمن الفوات، ولا يلجئهم ضيقه إلى الحث في السير)
القولين جملة من الأحكام، والآداب الشرعية، والتدابير، والإجراءات التي تتعلق بالمرور إعمالاً لقواعد ويستخلص من هذين 

  الشريعة المبنية على تحقيق مصالح الناس الكلية، التي تشكل منهجاً أصيلاً من مناهج السياسة الشرعية.
ح للمجتمعات التي فيها صلا -ومنها (قانون المرور)-شريعات والشريعة إذ تعطي للفقهاء وولاة الأمر السعة في سن القوانين والت

أقام عليه فقد ، و فإنها تطمح إلى تحقيق مقاصد الشريعة برعاية مصالح الناس ودرء المفاسد عنهم وهذا من صميم السياسة الشرعية
  الفقهاء قانون المرور على جملة من الأدلة، والقواعد الفقهية، وعلى النحو الآتي:

التي تُعد آلية لمواكبة التطور، وحراسة لمقاصد الشرع وروح التشريع، كما أنها تعدّ من أهم القواعد : المرسلة المصلحة .1
جوز لأحد التعدي القرافي: (لا ي، يقول والخطط التشريعية التي يُقوم عليها الاجتهاد في استنباط الأحكام الشرعية للوقائع المستجدة

م من الأمر... والتوسعة في أحكام ولاة المظالم وأمراء الجرائم ليس مخالفا للشرع بل تشهد له القواعد على ولاة الأمور فيما فوض إليه
أن الفساد قد كثر وانتشر بخلاف العصر الأول ومقتضى ذلك اختلاف الأحكام حيث لا يخرج عن الشرع بالكلية... من وجوه، أحدها: 

مع من العلماء، وهي: المصلحة التي لم يشهد الشرع باعتبارها ولا بإلغائها وهذه وثانيهما: أن المصلحة المرسلة قال بها مالك وج
  .)103(القوانين مصالح مرسلة في أقل مراتبها)



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 311 -  

الذي يُعد من أكثر الأدلة التصاقاً وارتباطاً بمقاصد الشريعة، فسد الذريعة يُشكل مقصداً من مقاصد الشريعة، سد الذرائع:  .2
للفساد ودرء للشر، وفي فتحها رفع للحرج والعنت، وفي العمل بها حماية لمقاصد الشريعة وتوثيقاً حسم  -أي الذريعة-ففي سدها

  .)104(للأصل العام الذي بُنيت عليه الشريعة القائم على جلب المصالح ودرء المفاسد
معينة  رور من خلال تحديد سنكقانون الم –فالذرائع تُمثل الجانب الوقائي المتمثل بما يصدر عن ولاة الأمور من قوانين وأنظمة

؛ للمحافظة على الأحكام الشرعية في أصولها الأساسية، الذي يستشرف العواقب المترتبة على -لمن يحمل رخصة السوق مثلاً 
كام حالأفعال، فهو مرتبط بالنظر المآلي المعتمد في اعتباره وإلغائه على النظرة المقاصدية، وهكذا فإن سد الذرائع داخل في بنية الأ

  الشرعية؛ لأنه يعمل على درء المفاسد.
كما تلعب الذرائع دوراً فعالاً في الجانب العلاجي من خلال وضع العقوبات المناسبة لحالات الخروج عن قانون المرور إعمالاً 

، يقول الشاطبي: (النظر في مآلات الأفعال )106(بغية جلب المصالح ودرء المفاسد، )105(واجب) فهو به إلا الواجب يتم لا لقاعدة: (ما
معتبر مقصود شرعاً كانت الأفعال موافقة أو مخالفة، وذلك أن المجتهد لا يحكم على فعل من الأفعال الصادرة عن المكلفين بالإقدام، 

  .)107(أو بالإحجام، إلا بعد نظره إلى ما يؤول إليه ذلك الفعل)
عوا تلك القوانين والأنظمة جلب المصالح ودرء المفاسد سواء أكان على الأنفس : فقد راعى واض)108(قاعدة: (الضرر يزال) .3

  أم على الأموال.
: وتقتضي أن الالتزام بما يصدر عن ولاة الأمر من قوانين )109(قاعدة: (تصرف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة) .4

 ات المرور، أو وضع إشارات المرور، أو سن العقوباتكمنع الوقوف في بعض الأماكن، أو تحديد اتجاه -وتشريعات تتعلق بالمرور
لمن يخالف تلك القوانين الناظمة للمرور، وغيرها من الإجراءات التي يٌقصد بها تحقيق  -ومنها التعزيز المالي-الزاجرة بأنواعها 

الأمر فيما ينظمه من إجراءات واجب شرعاً ما دامت لا تخالف أحكام الشريعة الإسلامية؛ لأن طاعة ولي  -المصلحة العامة للناس
واجب، إذ أن تصرفات الإمام مترتبة على وجود المنفعة في ضمنها ودفع الضرر عن الناس؛ لأنه مأمور من قبل الشارع أن يحوطهم 

مصلحة لبالنصح، فهم وكلاء عن الأمة في القيام بأصلح التدابير؛ لتحقيق العدل، ودفع الظلم، وضبط الأمن، مما يُعبر عنه بتحقيق ا
 .)110(العامة

وانسجاماً مع ما تقدم فقد كانت قرارات المجامع الفقهية منسجمة مع ما ذكره الفقهاء من أدلة وقواعد تتعلق بقانون المرور، حيث 
) وجوب الالتزام بأنظمة المرور، والمنع من مخالفتها، فقد ورد في قراره ما 8/د75/2أصدر مجمع الفقه الإسلامي في قراره رقم (

  ي:يل
  أن الالتزام بتلك الأنظمة التي لا تخالف أحكام الشريعة الإسلامية واجب شرعاً؛ لأنه مـن طاعة ولي الأمـر فيما ينظمه)

مـن إجراءات بناء عـلـى دليل المصالح المرسلة، وينبغي أن تشتمل تلك الأنظمة على الأحكام الشرعية التي لـم تطبق في هـذا 
  المجال.
 أيضاً سن الأنظمة الزاجرة بأنواعها، ومنها التعزيز المالي، لمن يخالف تلك التعليمات المنظمة  مما تقتضيه المصلحة

للمرور؛ لردع مـن يعرض أمن الناس للخطر فـي الطرقات والأسواق مـن أصحاب المركبات ووسائل النقل الأخرى، أخذاً بأحكام 
  .)111(الحسبة المقررة)

صلة قوية بين قانون المرور والسياسة الشرعية، وبين الالتزام بقانون المرور والمواطنة، يستخلص من كل ما تقدم أن ثمة وشائج 
  ووجه ذلك كما يلي:

  صلة قانون المرور بالسياسة الشرعية: فيعود ذلك إلى أن قانون المرور وما يتضمنه من تفصيلات ينطلق من دليل أصولي
لشرعي لما سكت عنه الشارع الحكيم، ولم يشهد الشرع باعتباره ولا بإلغائه التي تقوم على إعطاء الحكم ا-وهو المصلحة المرسلة 

، ومن قاعدتي الضرر يزال، وتصرف الإمام على الرعية منوط بالمصلحة، وكلها مندرجة تحت -وفقاً لمقتضى مقاصد الشريعة
  مباحث السياسة الشرعية.

  المواطن بتلك القوانين يُعد من ضرورات المواطنة وفيه تجسيد صلة قانون المرور بالمواطنة: فذلك واضح وجلي، فالتزام
ين نلمعانيها؛ لأن المواطنة تقوم على أساس الالتزامات المتبادلة بين المواطن والدولة، حيث تكون العلاقة بين المواطنة والالتزام بالقوا

دق فالتزام المواطن بالقوانين والأنظمة دليل ناصع على ص علاقة طردية، فكلما ازدادت علاقة الفرد بالمواطنة زاد التزامه بالقوانين،
  مواطنته وانتمائه لوطنه.

  



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 312 -  

  خاتمة
  خلصت هذه الدراسة للنتائج والتوصيات الآتية:

  أولا: النتائج
  ،المواطنة في النظام السياسي الإسلامي لها دلالة واسعة فهي تستوعب جميع مواطني الدولة بقطع النظر عن الفوارق العرقية

و الدينية، أو الإجتماعية، أو حتى الاقتصادية، وعلى هذا الأساس فإن المواطنة تكفل لجميع المواطنين ممارسة حقوقهم المشروعة أ
العسكرية،  (الواجبات المالية، والواجبات (كحق التملك والتكسب، الكرامة الإنسانية، وغيرها من الحقوق)، والقيام بواجباتهم المفروضة

  م بقوانين وأنظمة الدولة).وواجب الالتزا
  لم تُغفل الشريعة الإسلامية الغراء أهمية الالتزام بأنظمة الدولة وقوانينها في تجسيد المواطنة، ويتجسد ذلك في النصوص

  الواردة من الكتاب، والسنة، والإجماع، والمعقول، بالإضافة إلى الأدلة الاجتهادية.
 درة عن ولي الأمر(السلطة الرسمية) أن لا تخالف قواعد وأحكام الشريعة الإسلامية، يشترط للالتزام بالقوانين والأنظمة الصا

  وأن تحقق مصالح للعباد.
  من الآثار المترتبة على التزام المواطنين بقوانين الدولة وأنظمتها من منظور السياسة الشرعية: تحقيق العدل والمساواة، حفظ

  الأمن، ورقي الشعوب وتطورها.
 ياسة الشرعية في تجسيد المواطنة من خلال الالتزام بقانون المرور، فمما تقتضيه المصلحة العامة سن الأنظمة ظهر أثر الس

الزاجرة بأنواعها ومنها التعزيز المالي، لمن يخالف تلك التعليمات المنظمة للمرور؛ لردع مـن يعرض أمن الناس للخطر فـي الطرقات 
  النقل الأخرى. والأسواق مـن أصحاب المركبات ووسائل

  العلاقة بين المواطنة والالتزام بالقوانين علاقة طردية؛ فكلما ازدادت علاقة الفرد بالمواطنة زاد التزامه بالقوانين، فالتزامه–
  بالقوانين دليل ناصع على صدق مواطنته وانتمائه لوطنه. -المواطن

  
  ثانيا: التوصيات

  وتوصي الدراسة بما يلي:
 دأ العدالة والمساواة وتكافؤ الفرص في أثناء تطبيق القوانين والأنظمة؛ لما في ذلك من أثر طيب في العمل على تعزيز مب

  تطبيق ممارسات المواطنة.
  تبني برامج توعوية هدفها تعريف المواطنين بالحقوق والواجبات، وتوضيح القوانين للمواطنين، وبيان عقوبة الخروج

  عليها.
  موضوعات الوطن والمواطنة والانتماء والالتزام بالقوانين والأنظمة بشتى سبلها وأشكالها تنظيم مؤتمرات سنوية تتناول

  المختلفة في كافة أنحاء الدولة.
  التأكيد على دور المسجد والأسرة في غرس قيم المواطنة لدى النشء، وتصحيح المعتقدات والسلوكيات الخاطئة التي قد

  تصدر عن بعض الشباب.
 ية والتعليم لمنظومة قيمية للتأكيد على الالتزام بالقوانين والأنظمة تعمل على تحقيقها في جميع أنشطتها تبني وزارة الترب

  وبرامجها.
  العمل على تنمية الحوار بين أفراد المجتمع عن طريق المؤسسات الحكومية المعنية لتوعية المواطنين بالآثار الايجابية

  نظمتها. الناجمة عن الالتزام بقوانين الدولة وأ
  

  
   



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 313 -  

  الهوامـش
  
، فصل السين المهملة. مصطفى إ. وآخرون المعجم الوسيط، 108، ص، 6بيروت: دار صادر. ج 3ابن منظور، م. لسان العرب، ط )1(

م) مختار الصحاح، تحقيق: يوسف الشيخ 1999، باب السين. الرازي، م. (462، ص 1تحقيق: مجمع اللغة العربية، دار الدعوة. ج
  ، باب (س وس).157بيروت: مكتبة العصرية. ص  5محمد، ط

لبنان:  1م) دستور العلماء (جامع العلوم في اصطلاحات الفنون)، عرب عباراته الفارسية: حسن هاني فحص، ط2000نكري، ع. ( )2(
  .140، ص2دار الكتب العلمية. ج

  .17: مكتبة عين شمس. ص2م) أصول علم السياسة، ط1982البديع، أ. ( )3(
  ، باب (شرع).262، ص3م) معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر. ج1979ابن فارس، أ. ( )4(
، باب (رضع). 727، ص 2بيروت: دار العلم للملايين. ج 1م) جمهرة اللغة، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، ط1987ابن دريد، م. ( )5(

، 3بيروت: دار العلم للملايين. ج 4أحمد عبد الغفور عطار، ط ) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق:1987الجوهري، إ. (
  .1237 -1236ص

  .271، ص 1بيروت: دار إحياء التراث العربي. ج 1م) تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض مرعب، ط2001الأزهري، م. ( )6(
  .70، ص1: دار الفكر المعاصر. جبيروت 1م) الحدود الأنيقة والتعريفات الدقيقة، تحقيق: مازن المبارك، ط1990الأنصاري، ز. ( )7(
هـ) الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، تحقيق: عدنان درويش ومحمد المصري، بيروت: مؤسسة 1094الكفوي، أ. (ت:  )8(

  .، فصل الشين524الرسالة. ص 
العجم، تحقيق: علي دحروج، نقل م) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، (تقديم وإشراف ومراجعة: رفيق 1996التهانوي، م. ( )9(

 – 1018، ص 1بيروت: مكتبة لبنان ناشرون. ج 1النص الفارسي إلى العربية: عبد االله الخالدي، الترجمة الأجنبية: جورج زيناني)، ط
1019.  

  .11، ص5هـ) البحر الرائق شرح كنز الدقائق، بيروت: دار المعرفة. ج970ابن نجيم، ز. (ت:  )10(
: الزهراء 1) ضياء السياسات وفتاوى النوازل مما هو من فروع الدين من المسائل، تحقيق: أحمد محمد كاني، طم1988ابن فودي، ع. ( )11(

  .75للإعلام العربي. ص
  .13، ص1هـ) إحياء علوم الدين، بيروت: دار المعرفة. ج505الغزالي، م. (ت:  )12(
بيروت: دار الكتب العلمية.  1محمد عبد السلام إبراهيم، طم) إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: 1991ابن قيم الجوزية، م. ( )13(

  .283، ص4ج
  .20م) السياسة الشرعية في الشؤون الدستورية والخارجية والمالية، الكويت: دار القلم. ص 1988خلاف، ع. ( )14(
امعة الأردنية، (محاضرات ، لطلبة الدكتوراه في قسم الفقه وأصوله، الج92/93ياسين، م. محاضرات في مادة السياسة الشرعية لعام  )15(

  .74الأردن: دار الفرقان. ص 1م) السياسة الشرعية عند الإمام ابن قيم الجوزية، ط2004غير منشورة). الرفاعي، ج. (
  .88الرفاعي، السياسة الشرعية عند الإمام ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ص  )16(
  .192حمد إبراهيم سليم، القاهرة: دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع. صهـ) الفروق اللغوية، حققه وعلق عليه: م395العسكري، ح. (ت:  )17(
م) 2013. جابر، ص. وآخرون (5م) المواطنة في التاريخ العربي الإسلامي، مركز القاهرة لحقوق الإنسان. ص 1997مناع، هــ. ( )18(

  .247. ص 100وم التربوية والنفسية، العدد: المواطنة وعلاقتها ببعض المتغيرات المعاصرة: دراسة تحليلية، العراق: مجلة العل
الأفندي، عبد الوهاب، إعادة النظر في المفهوم التقليدي للجماعة السياسية في الإسلام: مسلم أم مواطن، مركز دراسات الوحدة العربية،  )19(

ر السياسي: دراسة تحليلية م) المواطنة والمواطن في الفك2012. مهران، ح. (144م، ص2001، 246مجلة المستقبل العربي، العدد: 
  .68الإسكندرية: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ص 1نقدية، ط

م) تطور مفهوم المواطنة في الفكر السياسي الغربي، مجلة الدبلوماسي، معهد الأمير سعود الفيصل للدراسات 2008الخشت، م. ( )20(
م) فكرة المواطنة بين المقاربات 2015. محمد، م. وعبد القادر، ر. (39ص ،39الدبلوماسية بوزارة الخارجية السعودية، السعودية، العدد: 

. مهران، المواطنة 118، ص21الغربية والمقاربات العربية، مجلة الحقوق والعلوم الإنسانية، جامعة زيان عاشور بالجلفة، الجزائر، العدد: 
  .68والمواطن في الفكر السياسي: دراسة تحليلية نقدية، ص

، 451. ص13، باب الواو. ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، ج1042، ص2رون، المعجم الوسيط، مرجع سابق، جمصطفى وآخ )21(
  .341فصل الواو. الرازي، مختار الصحاح، مرجع سابق، ص

  .4، ص5الصائغ، ب. الـتأصيل التاريخي لمفهوم المواطنة، مركز الدراسات الإقليمية، العدد  )22(
هاء من تجنس المسلم بجنسية الدولة غير الإسلامية، حيث تطرق الفقهاء القدامى لمسألة تجنس المسلم وهذا يحتم بيان موقف الفق )23(

إقامة المسلم في دار الكفر ولزوم الهجرة منها إلى دار الإسلام ما دام ذلك ممكناً، وعلى بجنسية البلاد غير الإسلامية تحت عنوان حكم 
  الآتي: النحو 



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 314 -  

ابن عبد البر على حرمة إقامة المسلم في بلاد الكفر إذا كان قادراً على الخروج منها ووجوب الانتقال إلى قال المالكية: فقد نص  .1
م) الكافي في فقه أهل المدينة، تحقيق: محمد محمد أحيد ولد ماديك الموريتاني، 1980دار الإسلام. انظر: ابن عبد البر، ي. (

  .470، ص1الرياض: مكتبة الرياض الحديثة. ج 2ط
الشافعية: ونص الشافعية على استحباب انتقال المسلم الذي يُقيم بدار الحرب إلى دار الإسلام، إن أمكنه إظهار دينه ولم يخف  .2

فتنة في دينه؛ لئلا يكثر سوادهم أو يكيدوه أو يميل إليهم، إلا أن كان يرجو ظهور الإسلام فيستحب بقاءه. انظر: الشربيني، م. 
  .54، ص 6: دار الكتب العلمية. ج1إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، طم) مغني المحتاج 1994(

بيروت: دار الفكر.  1هـ)، المغني، ط1405الحنابلة: وقد صرح ابن قدامة المقدسي في المغني بمثل قول الشافعية. ابن قدامة، ع. ( .3
ثة المسلم بجنسية الدول الكافرة على ثلا. أما بالنسبة لموقف العلماء المعاصرين فقد اختلفوا في حكم تجنس 237-236، ص9ج

  أقوال وذلك على النحو الآتي:
القول الأول: المنع مطلقاً، ومقتضى هذا القول أن التجنس بجنسية الدول الأجنبية يتنافى مع الإسلام، وأنه بمثابة الردة والرجوع عن 

وعبد الحميد باديس ويوسف الدجوي وعلي محفوظ ومحمد  الدين، وبه قال معظم العلماء المعاصرين، منهم: رشيد رضا ومحمود شلتوت
. 1761-1748، ص 5عبد العظيم الزرقاني، ومحمد شاكر. انظر: المنجد، ص.، وق. خوري، ي. فتاوى الإمام محمد رشيد رضا، ج

-372الشروق، صالقاهرة: دار  18م) الفتاوى: دراسة لمشكلات المسلم المعاصر في حياته اليومية العامة، ط2004شلتوت، م. (
. مجلة الفتح، 146-145، ص2م)، التجنس والتوبة منه، بونة للبحوث والدراسات، الجزائر، العدد: 2004. ابن باديس، ع. (375

بيروت: الشبكة العربية  1م) الجنسية في الشريعة الإسلامية، ط2011. الغرايبة، ر. (31-13، ص351، العدد: 8القاهرة، المجلد: 
  .167، 165ص للأبحاث والنشر.

القول الثاني: جواز تجنس المسلم بجنسية دولة غير مسلمة بشرط المحافظة على الشخصية الإسلامية معللين ذلك؛ بأن التجنس عبارة 
عن تنظيم للعلاقات بين الدول، فالجنسية تسهل الاستفادة من خدمات تلك الدول، وممن قال بذلك القرضاوي، ووهبة الزحيلي. تنظر 

وما بعدها. وذكر من ضمن القائلين بهذا  77لقرضاوي، الوطن والمواطنة في ضوء الأصول العقيدية والمقاصد الشريعية، صالأدلة: ا
، العدد: 23القول: (مصطفى الزرقا، عبد الفتاح أبو غدة، مناع القطان). مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، المجلد: 

  .586م، ص2008، 72
  ثالث: التفصيل في المسألة؛ ومقتضى هذا القول أن أحوال الناس في طلب الجنسية على ما يلي:القول ال

القسم الأول: التجنس بجنسية الدولة الكافرة من غير مبرر شرعي، وإنما تفضيلاً للدولة الكافرة وإعجاباً بها وبطريقة حياتها وحكمها، 
الدين، فهذا يدخل في باب الردة عن الدين. سلامه، م. الأقليات الإسلامية وما  وسعيًا في رفعة هذه الدولة ولو كان ذلك على حساب

ه) 1417. ابن سبيل، م. (132-131يتعلق بها من أحكام في العبادات والإمارة والجيش، رسالة دكتوراه، جامعة أم القرى، السعودية، ص
  .34ص القاهرة: مطابع ابن تيمية. 1ثلاث رسائل فقهية، الرسالة الأولى، ط

القسم الثاني: التجنس بجنسية بلاد الكفر بقصد تحقيق مصلحة خاصة أو عامة، دينية أو دنيوية، وهذا حكمه حكم المصلحة المترتبة 
على تجنسه بجنسية بلاد الكفر، فإن كانت تلك المصلحة مندوبة أصبح تجنسه مندوبا، وإن كانت المصلحة واجبة أصبح تجنسه واجبًا 

في مجلة البحوث الفقهية المعاصرة بأن الهجرة لبلاد الكفار قد تكون مندوبة إذا كانت للدعوة للدخول في الإسلام. وهكذا، وقد جاء 
، مجلة البحوث الفقهية المعاصرة، 135انظر: سلامه، الأقليات الإسلامية وما يتعلق بها من أحكام في العبادات والإمارة والجيش، ص

  .245م، ص2005، 13الرياض، السعودية، المجلد: 
القسم الثالث: تجنس المسلم بجنسية دولة غير مسلمة عند الاضطرار، فحكمه الجواز بشرط أن تكون هنالك ضرورة حقيقية للتجنس 
بالجنسيات غير المسلمة، كانغلاق أبواب العالم الإسلامي أمام لجوئه إليهم، وأن يضمر نيته بالرجوع إلى البلاد الإسلامية إن تيسر 

  .587م، ص2008، 72، العدد: 23لة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، المجلد: ذلك. مج
أخذها مصلحة سواء خاصة أو عامة، مع أن القسم الرابع: التجنس بجنسية دولة غير مسلمة من غير اضطرارٍ لها، ولا يترتب على 

ة، مخالفة يمنعها الشارع، فهذا يكره في حقه التجنس بهذه الجنسي بأي محذور شرعي أوتجنسه بجنسية الدولة غير المسلمة لا يوقعه 
لقيامه بشعائر دينه، وعدم وقوعه في محرمات لما يترتب على أخذها من تكثير لسواد غير المسلمين، ومشاهدة المنكر، وأما الجواز 

  .135ات والإمارة والجيش، صنهى عنها الشارع. سلامه، الأقليات الإسلامية وما يتعلق بها من أحكام في العباد
القول الراجح: بعد الطواف في الأقوال السابقة، يتبين أن هذه المسألة من مسائل السياسة الشرعية، والحكم فيها يتبع الموازنة بين 

أن العلماء الذين و المصالح والمفاسد، وبناء على ذلك أرجح القول الثالث القائل بالتفصيل؛ لأنه يجمع بين القولين الأول والثاني، كما 
أفتوا بردة المتجنس صدرت فتواهم في مطلع القرن العشرين غالباً، في أثناء سيطرة قوى الاحتلال على المسلمين وطغيانه على حياتهم 
ومحاربته لهم، يقول يوسف القرضاوي عن ذلك: (فأفتى العلماء الكبار بكفر من فعل ذلك؛ لأن هذه الفتوى سبيل من سبل المقاومة 

لاحتلال، وسلاح من أسلحة الجهاد، ولكن في الأوقات العادية، فالمسلم الذي يحتاج السفر إلى بلاد غير إسلامية، تعطيه الجنسية قوة ل
ومنعة؛ فلا يحق للسلطات طرده، ويكون له حق الانتخاب في المجالس البلدية والتشريعية وانتخابات الرئاسة، مما يعطي المسلمين قوة 

؛ حيث يخطب المرشحون ودهم. فحمل الجنسية ليس في ذاته شراً ولا خيراً، وإنما تأخذ الحكم حسب ما يترتب على أخذ في هذه البلاد



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 315 -  

هذه الجنسية من النفع للمسلمين، أو الإضرار بهم). انظر: القرضاوي، الوطن والمواطنة في ضوء الأصول العقيدية والمقاصد الشريعية، 
  .78ص

  .22نة في زمن العولمة، القاهرة: الدار المصرية للطباعة. ص م) المواط2002ياسين، ا. ( )24(
  .29: دار المحدثين للبحث العلمي والترجمة والنشر. ص1م) المواطنة في الشريعة الإسلامية دراسة فقهية مقارنة، ط2011جابر، ي. ( )25(
حقوق الإنسان بين الشريعة الإسلامية  -) م) المواطنة في الفكر العربي المعاصر (دراسة نقدية من منظور إسلامي2001العامر، ع. ( )26(

  .378، ص 1، الرياض: أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية. ج -والقانون الوضعي 
 – www. e، وهو بحث منشور على موقع: 1579م) في مفهوم المواطنة وحقوق الإنسان، الحوار المتمدن: العدد 2009وتوت، ع. ( )27(

joussour. Net  
  .123المواطنة في الدولة الديمقراطية، ص الكواري، مفهوم  )28(
  ، باب القاف.763، ص2مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، مرجع سابق، ج )29(
  .408لبنان: مكتبة لبنان ناشرون. ص 5م) المعجم القانوني، ط2009الفاروقي، ح. ( )30(
  .8ة الحقوق. صكلي –م) المدخل للعلوم القانونية (نظرية القانون)، مصر: جامعة بنها 2007الرفاعي، أ. ( )31(
  .8الرفاعي، المدخل للعلوم القانونية (نظرية القانون)، مرجع سابق، ص )32(
  .14م) المدخل إلى العلوم القانونية، جامعة دمشق. ص 1983عبد االله، م. ( )33(
  .6م) المدخل لدراسة القانون(نظرية الحق)، القاهرة: دار الفكر العربي. ص1985نجيدة، ع. ( )34(
  ، فصل النون.567، ص12مرجع سابق، جابن منظور، لسان العرب،  )35(
  .27المدينة المنورة: دار المآثر. ص 1، ط-النموذج السعودي –م) النظم الإسلامية وحاجة البشرية إليها 2002الجويبر، ع. ( )36(
  .101عوض، ب. المدخل إلى دراسة النظم والثقافة الإسلامية، الإسكندرية: مطابع القدس. ص )37(
قطر: وزارة الأوقاف والشؤون  1اسات في تميز الأمة الإسلامية وموقف المستشرقين منه، طم) در 2013بتصرف: السعدي، إ. ( )38(

  .329، ص1الإسلامية. ج
  وما بعدها. 14: منشأة المعارف. ص 1م) التطور التشريعي في المملكة العربية السعودية، ط1976محمد، م. ( )39(
  بيروت: دار صادر للطباعة والنشر.  6المدخل للعلوم القانونية، ط -1-م) الوافي في شرح القانون المدني1987مرقس، س. ( )40(

  .6-5ص
  .82. ص7م) أهل الذمة في المجتمع الإسلامي، بحث منشور في مجلة المشكاة، جامعة الزيتونة، تونس، العدد 2009الجويلي، ن. ( )41(
الإنسان في أحسن تقويم، وجعل كل ما في السماوات والأرض  -سبحانه وتعالى-الإنسانية: لقد خلق االله .الكرامة 1ومن تلك الحقوق:  )42(

لخدمة الإنسان، وأرسل االله تعالى الأنبياء؛ ليرشدوا الناس إلى الطريق الصحيح، فالوحي الإلهي تكريم للإنسان؛ لأنه يهدف إلى ما فيه 
على صون الكرامة الإنسانية، حيث راعت هذه المبادئ كرامة الإنسان وصانت حرمته، وحرّمت  خير له، والإسلام بتعاليمه ومبادئه يؤكد

مْنَا بَنِي آدَمَ)(الإسراء:  )، أي جعلناهم برهم وفاجرهم ذوي كرم؛ أي شرف ومحاسن 70إهانته، يقول االله تعالى في صدد ذلك: (وَلَقَدْ كَرَّ
راد الذين يسيئون لكرامة مواطني الدولة (مسلمين وذميين) يتسلحون دائماً بالأعذار جمة لا يحيط بها نطاق الحصر، وعليه فإن الأف

كغياب الأمن والنظام، والمتطرفون في أي مكان يؤمنون بأن من حقهم التضحية بكرامة الآخرين وحقوقهم، من أجل تطرفهم وقضاياهم، 
لتفاوض، إذ هو سلاح المواطنة الصالحة. انظر: الألوسي، ش. وتبقى الحقيقة تتمثل بأن الحق في الكرامة الإنسانية غير قابل ل

، 8بيروت: دار الكتب العلمية. ج 1م) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق: علي عبد الباري عطية، ط1994(
شرية ك أن هذا الحق مفطور في النفس الب.حق التملك والتكسب: يعدّ التملك والتكسب من الحقوق التي أقر بها الإسلام، ذل2. 112ص

ويعدّ دافعاً على البذل والجهد والعطاء، وحق التملك والتكسب يعدّ من وسائل المحافظة على المال من جهة الوجود، وهو من المقاصد 
ا في خمس المجمع عليهالشرعية المعتبرة التي جاءت الشريعة الإسلامية للمحافظة عليها، يقول الحموي: (حفظ المال من الكليات ال

سائر الأديان)، ويؤكد الزحيلي ذلك بقوله: (يعدّ حفظ المال من أهم مقاصد الشريعة الإسلامية، وقد حرم الإسلام الاعتداء على أموال 
س كالآخرين وأملاكهم سواء أكانوا مسلمين أم غير مسلمين)، وبناء عليه فقد جاءت الشريعة بما يكفل تحقق هذا المقصد الذي ينع

: دار الكتب العلمية. 1م) غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر، ط1985ايجابياً على مفهوم المواطنة. انظر: الحموي، ش. (
.حرية 3. 746دمشق: دار الفكر. ص 3، ط-دراسة مقارنة –م) آثار الحرب في الفقه الإسلامي1998. الزحيلي، و. (318، ص1ج

سلامية للناس كافة الحق في اختيار الدين، يقرر هذا العديد من النصوص القرآنية، ومنها قوله تعالى: (لاَ الاعتقاد: أعطت الشريعة الإ
)، والإسلام إذ يقر بحرية التدين فهو يقر بالضرورة بالتعددية الدينية، يقول االله عز وجل في محكم تنزيله: 256إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ)(البقرة: 

 عليه صلى االله-)، فاليهود كانوا يعيشون جنباً إلى جنب مع المسلمين في المدينة المنورة، والرسول 6يَ دِينِ)(الكافرون: (لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِ 
اعتبرهم أمة واحدة مع المسلمين ولا شك أن هذا الفهم يرسخ مفهوم المواطنة، ومن الأمثلة على صيانة حرية الاعتقاد لكافة  -وسلم

عندما صالح أهل نجران، إذ كتب لهم كتاباً جاء فيه: (ولنجران وحاشيتها جوار  -صلى االله عليه وسلم-النبي  مواطني الدولة، ما فعله
 االله وذمة محمد النبي على أنفسهم، وملتهم، وأرضيهم، وأموالهم، وغائبهم، وشاهدهم، وعشيرتهم، وبيعهم، وأن لا يغيروا مما كانوا عليه،



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 316 -  

م) دلائل النبوة، 1988ملتهم، ولا يغيروا أسقفاً عن أسقفيته، ولا راهباً من رهبانيته). انظر: البيهقي، أ.(ولا يغيروا حقاً من حقوقهم ولا 
.المشاركة الفاعلة في الحكم: وعماد هذا العنصر على مشاركة 4. 389، ص5: دار الكتب العلمية. ج1تحقيق: عبد المعطي قلعجي، ط

المصير من خلال تمكينهم من المشاركة في الانتخابات، ومن خلال المشاركة في الحياة جميع أفراد المجتمع في صنع القرار وتحديد 
 العامة، وكذلك التفاعل الفَعَال في جميع مجالات الحياة الاقتصادية، والاجتماعية، والثقافية، وهكذا فإن المشاركة في صنع القرار تعدّ 

 بصورة كبيرة نحو تعزيز الوحدة الوطنية من خلال المساهمة في اندماج جميع فئات بمثابة العامود الفقري للعملية الديمقراطية التي تدفع
المجتمع على مختلف تصنيفاتهم العرقية أو الدينية أو الطائفية وصهرها في بوتقة واحدة وهي الوطن، الأمر الذي يسهم بصورة كبيرة 

جميع أفراد المجتمع، يقول المودودي: (سيكون لغير المسلمين في  في المحافظة على المواطنة الحقة، وتعزيز قيم المحبة والوئام بين
الدولة الإسلامية من حرية الخطابة والكتابة والرأي والتفكير والاجتماع ما هو للمسلمين سواء بسواء). انظر: محافظ، ع. وآخرون 

م) التربية الوطنية، جامعة 2009وآخرون ( . جوارنة، أ.13-11عمان: دار جرير للنشر والتوزيع. ص 1م) التربية الوطنية، ط2006(
  .361م) نظرية الإسلام وهديه في السياسة والقانون والدستور، بيروت: دار الفكر. ص1964. المودودي، أ. (31-30اليرموك. ص

؛ م لخزينة الدولة. الواجبات المالية: بأن يشارك جميع مواطني الدولة من مسلمين وذميين بدفع جزءاً من أمواله1ومن تلك الواجبات:  )43(
لتسيير أعمالها بما يعود على المواطنين بالنفع، كنفقات الضمان الاجتماعي، ونفقات الجهاد، ونفقات التنمية الاقتصادية، وتتنوع هذه 
 ،الواجبات حسب طبيعة المواطن وقدرته؛ لأنها تشريع رباني في الأصل، ويمكن حصرها فيما يلي: الزكاة، الجزية، الخراج، العشور

. الواجبات العسكرية: وذلك يكون بالمشاركة في الدفاع عن أرض الدولة، وحمايتها، 2والضرائب أو الوظائف المالية حسب الحاجة. 
والذب عنها، وقتال أعدائها، والتعاون على محاربة قوى الشر والبغي والضلال، وبالنظر في صحيفة المدينة يتبين بأنها جعلت مواطني 

واحد؛ لأن أمنهم الداخلي والخارجي واحد لا يمكن قسمته، حيث جاء فيها: (وإن على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين  المدينة أهل ولاء
م) السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا 1955نفقتهم، وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة). انظر: ابن هشام، ع. (

. جابر، 504-503، ص1مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده. ج 2ي، طوإبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلب
  .561، 495، 485القاهرة: دار الكتب المصرية. ص  1، ط-دراسة فقهية مقارنة  –م) المواطنة في الشريعة الإسلامية 2011ي. (

  .113، ص10ر إحياء التراث العربي. جبيروت: دا 3هـ) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، ط606الرازي، م. (ت:  )44(
  .209. ص17م) طاعة ولي الأمر ودلالاتها التربوية، السودان: مجلة المنبر، العدد2011سالم، أ. ( )45(
  .70، ص7بيروت: مؤسسة الرسالة. ج 1م) جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ط2000الطبري، م. ( )46(
: الهيئة العامة 1م)، التفسير الوسيط للقرآن الكريم، إشراف: مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، ط1993-1973مجموعة من العلماء ( )47(

  .1234، ص3لشئون المطابع الأميرية. ج
م) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول االله صلى االله عليه وسلم وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، 2001البخاري، م. ( )48(

  .693، حديث رقم: 140، ص1: دار طوق النجاة. ج1بن ناصر الناصر، ط تحقيق: محمد زهير
ه) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول االله صلى االله عليه وسلم (صحيح مسلم)، تحقيق: 261مسلم، م. (ت:  )49(

  .1842، حديث رقم: 1471، ص3محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي. ج
  .1709، حديث رقم: 1470، ص 3مسلم، صحيح مسلم، مرجع سابق، ج )50(
، قال: (من أطاعني فقد أطاع االله، ومن يعصني فقد عصى -صلى االله عليه وسلم-ومنها أيضاً: ما روي عن أبي هريرة، عن النبي  )51(

، 1466، ص3رجع سابق، ج االله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني، ومن يعصِ الأمير فقد عصاني). انظر: مسلم، صحيح مسلم، م
، قال: (السمع والطاعة حق ما لم يؤمر -صلى االله عليه وسلم-، عن النبي -رضي االله عنهما-. وعن ابن عمر 1853حديث رقم: 

  .2955، حديث رقم: 49، ص4بالمعصية، فإذا أمر بمعصية، فلا سمع ولا طاعة). انظر: البخاري، صحيح البخاري، مرجع سابق، ج
  .25. ص16816صحيفة المدينة، جدة: مؤسسة المدينة للصحافة والنشر، العدد:  -هـ) دستور المدينة 1430الفضيل، ز. ( )52(
  .456القاهرة: دار الشروق. ص 15م) الإسلام عقيدة وشريعة، ط1988شلتوت، م. ( )53(
  .503، ص1ابن هشام، السيرة النبوية، مرجع سابق، ج )54(
  .503، ص1ابن هشام، السيرة النبوية، مرجع سابق، ج )55(
 -147بيروت: دار الكتب الجديدة المتحدة. ص  3م) المفاهيم القانونية لحقوق الإنسان عبر الزمان والمكان، ط2004الحاج، س. ( )56(

. صبري، ا. وآخرون 68، القاهرة: الأمل للطباعة والنشر. ص9م) الانتماء، سلسلة الشباب، العدد 2004. الأنصاري، أ. (148
  .71لمركز القبطي للدراسات الاجتماعية. ص م) المواطنة، القاهرة: ا1998(

  .223 -222، ص12بيروت: دار إحياء التراث العربي. ج 2هـ) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ط1392النووي، ي.( )57(
لمعرفة. ام) فتح الباري شرح صحيح البخاري، تحقيق: محمد فؤاد عب الباقي ومحي الدين الخطيب، بيروت: دار 1959ابن حجر، أ. ( )58(

  .7، ص13ج
هــ) التراتيب الإدارية والعمالات والصناعات والمتاجر والحالة العلمية التي كانت على عهد تأسيس المدنية 1382الكتاني، م. (ت:  )59(

  .14، ص1بيروت: دار الأرقم. ج 2الإسلامية في المدينة المنورة العلمية، تحقيق: عبد االله الخالدي، ط



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 317 -  

اصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. م) مق2004ابن عاشور، م. ( )60(
  .196، ص3ج

  .71، ص1لبنان: دار الكتاب اللبناني. ج 3م) المقدمة، ط1967ابن خلدون، ع. ( )61(
. الشرييني، 312: دار الفكر. ص1ط م) منهاج الطالبين وعمدة المفتين في الفقه، تحقيق: عوض قاسم أحمد عوض،2005النووي، ي. ( )62(

  .60، ص6: دار الكتب العلمية. ج1م) مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، ط1994م. (
  .3، ص4هـ) كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، دار الكتاب الإسلامي، ج730البزدوي، ع.(ت:  )63(
  .194، ص5: دار ابن عفان. ج1حسن آل سلمان، ط م) الموافقات، تحقيق: أبو عبيدة مشهور بن1997الشاطبي، إ. ( )64(
  .120بتصرف: الرفاعي، السياسة الشرعية عند الإمام ابن قيّم الجوزية، مرجع سابق، ص )65(
هـ) الفروق (أنوار البروق في أنواء الفروق وبهامشه تهذيب الفروق والقواعد السنية في الأسرار الفقهية)، بيروت: 684القرافي، ش. (ت:  )66(

 1م) تقريب الوصول إلي علم الأصول، تحقيق: محمد حسن محمد حسن إسماعيل، ط2003. ابن جزي، م. (32، ص2. جعالم الكتب
  .192بيروت: دار الكتب العلمية. ص

 م) الفتاوى الكبرى،1987وهنالك تقسيم باعتبار إفضائها إلى المفسدة، كما في تقسيم ابن تيمية وتلميذه ابن القيم. انظر: ابن تيمية، أ. ( )67(
  .110-109، ص3. انظر: ابن قيم الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، ج173، ص 6: دار الكتب العلمية. ج1ط

  .235سوريا: دار القلم. ص  2م) شرح القواعد الفقهية، صححه وعلق عليه: مصطفى أحمد الزرقا، ط1989الزرقا، أ. ( )68(
  .55-52، ص3الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ج )69(
  .109، ص3الجوزية، إعلام الموقعين عن رب العالمين، مرجع سابق، ج ابن قيم )70(
  .164بيروت: مؤسسة الرسالة. ص 2م) خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم، ط2013الدريني، ف. ( )71(
  .173: دار الكتب العلمية. ص1م) المستصفى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، ط1993الغزالي، م. ( )72(
: دار الكتاب العربي، 1م) إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: الشيخ أحمد عزو عناية، ط1999ي، م. (الشوكان )73(

  .134، ص2. ج1ط
  .85الكويت: دار القلم للنشر والتوزيع. ص 6م) مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه، ط1993خلاف، ع. ( )74(
  .78ص، 2الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ج )75(
  .628-627، ص 2الشاطبي، الاعتصام، مرجع سابق، ج )76(
  .627، ص2الشاطبي، الاعتصام، مرجع سابق، ج )77(
  .394أبو زهرة م. أصول الفقه، مصر: دار الفكر العربي. ص )78(
  .627، ص2الشاطبي، الاعتصام، مرجع سابق، ج )79(
  .176، ص1الغزالي، المستصفى، مرجع سابق، ج )80(
  .635 – 627ص ،2الشاطبي، الاعتصام، مرجع سابق، ج )81(
  .176، ص1الغزالي، المستصفى، مرجع سابق، ج )82(
  .192ابن جزي، تقريب الوصول إلي علم الأصول، مرجع سابق، ص )83(
  .179الرفاعي، السياسة الشرعية عند الإمام ابن قيم الجوزية، مرجع سابق، ص )84(
  .11: دار الوفاء. ص1م) المدخل لدراسة النظم الإسلامية، ط2000سعيد، م. ( )85(
السعودية، العددان: السابع والثامن والعشرون.  –م) مدخل لدراسة النظم الإسلامية، بحث منشور في مجلة الدرعية 2005م. (القوسي،  )86(

  .381ص
حيث صرّح بضرورة أن ترتكز القوانين إلى مجموعة من القيم ذات المصدر الإلهي حتى تكون  -فيلسوف فرنسي –منهم: جاك مارتيان  )87(

تمع بشري يحتاج إلى مجموعة من القيم ذات المصدر الإلهي الذي يعلو على الإنسان، أي أن مصدر القيم مقبولة، فقال: (إن أي مج
لا يجوز أن يرجع إلى الإنسان نفسه، وإلا سيكون طرفاً وقاضياً في الوقت نفسه، إذ لا بد لكي يحتفظ المجتمع البشري باستقراره وخضوعه 

م) مفاهيم العلوم الاجتماعية والنفس 1977لم بها الأفراد جميعاً). انظر: الجندي، أ. (للسلطة السياسية من وجود حقائق مطلقة يس
  .29القاهرة: دار الاعتصام. ص 1والأخلاق في ضوء الإسلام، ط

  .17-16تقدم تفصيل ذلك ص )88(
  .53ص م) السلطة العامة وقيودها في الدولة الإسلامية، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية.1994الكيلاني، ع. ( )89(
. عودة، ع. 232، ص4: دار إحياء التراث العربي. ج2ه) الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، ط885المرداوي، ع. (ت:  )90(

  .332، ص1التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، بيروت: دار الكاتب العربي. ج
  .19تحقيق: محمد جميل غازي، القاهرة: مطبعة المدني. صه) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، 751ابن القيم، م. (ت:  )91(
  .328بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. ص 1م) الحريات العامة في الدولة الإسلامية، ط1993الغنوشي، ر. ( )92(



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 318 -  

  .364هونكه، شمس العرب تسطع على الغرب (أثر الحضارة العربية في أوروبة)، مرجع سابق، ص )93(
  .504، ص1ة، مرجع سابق، جابن هشام، السيرة النبوي )94(
  .19، ص1الكتاني، التراتيب الإدارية، مرجع سابق، ج )95(
  .37، ص1الشاطبي، الموافقات في أصول الفقه، مرجع سابق، ج )96(
  .236، ص3الضرورات الخمس هي: الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال. انظر: الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ج )97(
  .339، ص2دين، بيروت: دار المعرفة. جالغزالي، م. إحياء علوم ال )98(
حديث: (الضعيف أمير الركب) لا أصل له من قول النبي صلى االله عليه وسلم، وإنما يحكى في كتب الأدب من قول عمر رضي االله  )99(

ي غريب . قال ابن قتيبة ف206، ص9عنه بلفظ: (المُضْعِفُ أميرٌ عَلَى أصحابه). انظر: ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، ج
بن ا الحديث: يعني في السَّفَر يريد أنّهم يسيرون بسيره وهو مثل قول النبي صلى االله عليه وسلم: (أقْطَفُ القوم دابَّةٌ أميرُهم). انظر:

. قال الألباني رحمه االله في 429، ص1بغداد: مطبعة العاني. ج 1هـ) غريب الحديث، تحقيق: عبد االله الجبوري، ط1397قتيبة، ع. (
م) سلسلة الأحاديث 1992سلسلة الضعيفة والموضوعة معلقاً على حديث: (أقطف القوم دابة أميرهم): ضعيف. انظر: الألباني، م. (ال

  .2994، حديث رقم: 565، ص6الرياض: دار المعارف. ج 1الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، ط
م) تهذيب 2001بغيهم الشر ويحسبونه يريد لهم الخير. انظر: الأزهري، م. (الداغل: الذي يبغي أصحابه الشر، يدغل لهم الشر: أي ي )100(

  .91، ص8بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج 1اللغة، تحقيق: محمد عوض مرعب، ط
  .253، ص4الخُفارة والخِفارة والخَفارة: جُعْلُ الخَفِير. انظر: ابن منظور، لسان العرب، مرجع سابق، ج )101(
  .110-108بيروت: دار الكتب العلمية. ص 2الأحكام السلطانية، صححه وعلق عليه: محمد حامد الفقي، ط م)2000الفراء، م. ( )102(
  .45، ص10بيروت: دار الغرب الإسلامي. ج 1م) الذخيرة، تحقيق: محمد حجي وآخرون، ط1994القرافي، ش. ( )103(
  .33، ص2القرافي، الفروق (أنوار البروق في أنواء الفروق)، مرجع سابق، ج )104(
: مؤسسة الريّان للطباعة والنشر 2م) روضة الناظر وجنة المناظر، تحقيق: عبد العزيز عبد الرحمن السعيد، ط2002قدامة، ع.( ابن )105(

م) العدة في أصول 1990، وهذه القاعدة متفرعة من القاعدة(الحريم له حكم ما هو حريم له). أبو يعلى، م.(121، ص1والتوزيع. ج
  .419، ص2. ج2نصه: أحمد بن علي بن سير المباركي، طالفقه، حققه وعلق عليه وخرج 

عقبات وحلول، (د. ط)، (د. م)، (د. ت).  –الحسن، خ. سد الذرائع في المعاملات المالية والمصرفية المعاصرة: أمثلة وتطبيقات  )106(
  .25ص

  .177، ص5الشاطبي، الموافقات، مرجع سابق، ج )107(
: دار 1م) الأشباه والنظائر، ط1990. السيوطي، ع.(41، ص1لكتب العلمية، ج: دار ا1م) الأشباه والنظائر، ط1991السبكي، ع. ( )108(

  وما بعدها. 83الكتب العلمية، ص
م) الأشباه والنظائر، وضع حواشيه وخرج أحاديثه: 1999وما بعدها. ابن نجيم، ز. ( 121السيوطي، الأشباه والنظائر، مرجع سابق، ص )109(

  .104ة، صبيروت: دار الكتب العلمي 1زكريا عميرات، ط
  .493، ص1دمشق: دار الفكر. ج 1م) القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الفقهية الأربعة، ط2006الزحيلي، م. ( )110(
، 1998 -هـ 1418، 2قرارات وتوصيات مجمع الفقه الإسلامي المنبثق مـن منظمة المؤتمر الإسلامي بجدة، دار القلم، دمشق، ط )111(

 .163ص
  
  
  

  المراجعو  المصادر
  
 ه) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، تحقيق: محمد جميل غازي، القاهرة: مطبعة المدني.751القيم، م. (ت:  ابن

 بيروت: دار المعرفة. 2م) الفهرست، تحقيق: إبراهيم رمضان، ط1997ابن النديم، م. (
  : دار الكتب العلمية.1م) الفتاوى الكبرى، ط1987ابن تيمية، أ. (
  بيروت: دار الكتب العلمية. 1م) تقريب الوصول إلي علم الأصول، تحقيق: محمد حسن محمد حسن إسماعيل، ط2003ابن جزي، م. (
م) فتح الباري شرح صحيح البخاري، عناية: محمد فؤاد عبد الباقي ومحب الدين الخطيب، تعليق: عبد العزيز بن عبد االله 1959ابن حجر، أ. (

  بن باز، بيروت: دار المعرفة.
بيروت:  1م) مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وآخرون، إشراف: عبد االله بن عبد المحسن التركي، ط2001ل، أ. (ابن حنب

  مؤسسة الرسالة.
  لبنان: دار الكتاب اللبناني. 3م) المقدمة، ط1967ابن خلدون، ع. (



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 319 -  

  بيروت: دار العلم للملايين. 1م) جمهرة اللغة، تحقيق: رمزي منير بعلبكي، ط1987ابن دريد، م. (
  القاهرة: مطابع ابن تيمية. 1ه) ثلاث رسائل فقهية، الرسالة الأولى، ط1417ابن سبيل، م. (

  تونس: الشركة التونسية للتوزيع. 2م) أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، ط1985ابن عاشور، م. (
  حمد الحبيب ابن الخوجة، قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.م) مقاصد الشريعة الإسلامية، تحقيق: م2004ابن عاشور، م. (
  م) معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر.1979ابن فارس، أ. (
  بغداد: مطبعة العاني. 1هـ) غريب الحديث، تحقيق: عبد االله الجبوري، ط1397ابن قتيبة، ع. (
 .مؤسسة الريّان للطباعة والنشر والتوزيع: 2اظر وجنة المناظر، تحقيق: عبد العزيز عبد الرحمن السعيد، طم) روضة الن2002ابن قدامة، ع.(

  بيروت: دار الكتب العلمية. 1م) إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، ط1991ابن قيم الجوزية، م. (
  بيروت: دار صادر. 3ه) لسان العرب، ط711ابن منظور، م. (ت: 

  بيروت: دار الكتب العلمية. 1م) الأشباه والنظائر، وضع حواشيه وخرج أحاديثه: زكريا عميرات، ط1999ابن نجيم، ز. (
  هـ) البحر الرائق شرح كنز الدقائق، بيروت: دار المعرفة.970ابن نجيم، ز. (ت: 

مصر: شركة مكتبة ومطبعة  2إبراهيم الأبياري وعبد الحفيظ الشلبي، طم) السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا و 1955ابن هشام، ع. (
  مصطفى البابي الحلبي وأولاده.

  أبو زهرة م. أصول الفقه، مصر: دار الفكر العربي.
 هـ) كتاب الأموال، تحقيق: خليل محمد هراس، بيروت: دار الفكر.224أبو عُبيد، ا. (ت: 

 .2قه، حققه وعلق عليه وخرج نصه: أحمد بن علي بن سير المباركي، طم) العدة في أصول الف1990أبو يعلى، م.(
  هـ)، الخراج، تحقيق: طه عبد الرءوف سعد وسعد حسن محمد، المكتبة الأزهرية للتراث.182أبو يوسف، ي. (ت: 

  بيروت، دار إحياء التراث العربي. 1م) تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض مرعب، ط2001الأزهري، م. (
  الرياض: دار المعارف. 1م) سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة وأثرها السيئ في الأمة، ط1992الألباني، م. (
 الرياض: مكتبة المعارف. 1م) سلسلة الأحاديث الصحيحة، ط1995الألباني، م. (

  بيروت: دار الكتب العلمية. 1د الباري عطية، طم) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق: علي عب1994الألوسي، ش. (
  ه) الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، بيروت: المكتب الإسلامي.631الآمدي، ع. (ت
 ، القاهرة: الأمل للطباعة والنشر.9م) الانتماء، سلسلة الشباب، العدد 2004الأنصاري، أ. (
 بيروت: دار الفكر المعاصر. 1ة والتعريفات الدقيقة، تحقيق: مازن المبارك، طم) الحدود الأنيق1990الأنصاري، ز. (

م) الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول االله صلى االله عليه وسلم وسننه وأيامه (صحيح البخاري)، تحقيق: 2001البخاري، م. (
  : دار طوق النجاة.1محمد زهير بن ناصر الناصر، ط

  : مكتبة عين شمس.2م) أصول علم السياسة، ط1982البديع، أ. (
  عمان: دار النفائس. 4م) النظام السياسي الإسلامي مقارنا بالدولة القانونية، ط2013البياتي، م. (
  : دار الكتب العلمية.1م) دلائل النبوة، تحقيق: عبد المعطي قلعجي، ط1988البيهقي، أ. (

الفنون والعلوم، تقديم وإشراف ومراجعة: رفيق العجم، تحقيق: علي دحروج، نقل النص م) موسوعة كشاف اصطلاحات 1996التهانوي، م. (
  بيروت: مكتبة لبنان ناشرون. 1الفارسي إلى العربية: عبد االله الخالدي، الترجمة الأجنبية: جورج زيناني، ط

: ة، العراق: مجلة العلوم التربوية والنفسية، العددم) المواطنة وعلاقتها ببعض المتغيرات المعاصرة: دراسة تحليلي2013جابر، ص. وآخرون (
100.  

 1: دار المحدثين للبحث العلمي والترجمة والنشر. وكذلك: ط1م) المواطنة في الشريعة الإسلامية دراسة فقهية مقارنة، ط2011جابر، ي. (
  القاهرة: دار الكتب المصرية.

  القاهرة: دار الاعتصام. 1والأخلاق في ضوء الإسلام، ط م) مفاهيم العلوم الاجتماعية والنفس1977الجندي، أ. (
  بيروت: دار العلم للملايين. 4م) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، ط1987الجوهري، إ. (
  ة: دار المآثر.المدينة المنور  1، ط-النموذج السعودي –م) النظم الإسلامية وحاجة البشرية إليها 2002الجويبر، ع. (
  .7جامعة الزيتونة، العدد  -م) أهل الذمة في المجتمع الإسلامي، تونس: مجلة المشكاة 2009الجويلي، ن. (
 بيروت: دار الكتب الجديدة المتحدة. 3المفاهيم القانونية لحقوق الإنسان عبر الزمان والمكان، ط م)2004الحاج، س. (

 عقبات وحلول، (د. ط)، (د. م)، (د. ت). –مالية والمصرفية المعاصرة: أمثلة وتطبيقات الحسن، خ. سد الذرائع في المعاملات ال
  بيروت: دار الكتب العلمية. 1بهامش كتاب مجمع الأنهر، ط -م) الدر المنتقى في شرح الملتقى 1998الحصفكي، م. (
 ب العلمية.: دار الكت1م) غمز عيون البصائر في شرح الأشباه والنظائر، ط1985الحموي، ش. (

 www. saaid. netخطاب، ح. حقوق المواطنة وواجباتها في ضوء الكتاب والسنة، بحث منشور على موقع صيد الفوائد 
  م) السياسة الشرعية في الشؤون الدستورية والخارجية والمالية، الكويت: دار القلم.1988خلاف، ع. (



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 320 -  

  الكويت: دار القلم للنشر والتوزيع. 6م) مصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيه، ط1993خلاف، ع. (
  بيروت: مؤسسة الرسالة. 2م) خصائص التشريع الإسلامي في السياسة والحكم، ط2013الدريني، ف. (

  بيروت: المكتبة العصرية. 5م) مختار الصحاح، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، ط1999الرازي، م. (
  بيروت: دار إحياء التراث العربي. 3هـ) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)، ط606ي، م. (ت: الراز 

  : المكتب الإسلامي.2م) مطالب أولي النهى في شرح غاية المنتهى، ط1994الرحيباني، م. (
  كلية الحقوق. –م) المدخل للعلوم القانونية "نظرية القانون"، مصر: جامعة بنها 2007الرفاعي، أ. (

  عمان: دار الفرقان. 1م) السياسة الشرعية عند الإمام ابن قيّم الجوزية، ط2004الرفاعي، ج. (
  دمشق: دار الفكر. 1م) القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الفقهية الأربعة، ط2006الزحيلي، م. (
 : دار الفكر.دمشق 3، ط-دراسة مقارنة  –م) آثار الحرب في الفقه الإسلامي 1998الزحيلي، و. (

  سوريا: دار القلم. 2م) شرح القواعد الفقهية، صححه وعلق عليه: مصطفى أحمد الزرقا، ط1989الزرقا، أ. (
  .17م) طاعة ولي الأمر ودلالاتها التربوية، السودان: مجلة المنبر، العدد2011سالم، أ. (

 : دار الكتب العلمية.1م) الأشباه والنظائر، ط1991السبكي، ع. (
  الرياض: دار بلنسية للنشر والتوزيع. 1م) القواعد الفقهية الكبرى وما تفرع عنها، ط1996السدلان، ص. (

  قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية. 1م) دراسات في تميز الأمة الإسلامية وموقف المستشرقين منه، ط2013السعدي، إ. (
  : دار الوفاء.1ط م) المدخل لدراسة النظم الإسلامية،2000سعيد، م. (

 سلامه، م. الأقليات الإسلامية وما يتعلق بها من أحكام في العبادات والإمارة والجيش، رسالة دكتوراه، جامعة أم القرى، السعودية.
 : دار الكتب العلمية.1م) الأشباه والنظائر، ط1990السيوطي، ع.(
  السعودية: دار ابن عفان. 1ط م) الاعتصام، تحقيق: سليم بن عيد الهلالي،1992الشاطبي، إ. (
  : دار ابن عفان.1حسن آل سلمان، ط بن م) الموافقات، تحقيق: أبو عبيدة مشهور1997الشاطبي، إ. (
  : دار الكتب العلمية.1م) مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، ط1994الشرييني، م. (
  : دار الشروق.القاهرة 15م) الإسلام عقيدة وشريعة، ط1988شلتوت، م. (

  : دار الكتاب العربي.1م) إرشاد الفحول إلي تحقيق الحق من علم الأصول، تحقيق: الشيخ أحمد عزو عناية، ط1999الشوكاني، م. (
  .5الصائغ، ب. الـتأصيل التاريخي لمفهوم المواطنة، مركز الدراسات الإقليمية، العدد 

 ركز القبطي للدراسات الاجتماعية.م) المواطنة، القاهرة: الم1998صبري، ا. وآخرون (
 بيروت: مؤسسة الرسالة. 1م) جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ط2000الطبري، م. (

  هـ) معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام، دار الفكر.844الطرابلسي، ع. (ت: 
حقوق الإنسان بين الشريعة الإسلامية والقانون  -لمعاصر " دراسة نقدية من منظور إسلامي" م) المواطنة في الفكر الغربي ا2001العامر، ع. (
  ، الرياض: أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية.-الوضعي 
  م) المدخل إلى العلوم القانونية، جامعة دمشق.1983عبد االله، م. (

  محمد إبراهيم سليم، مصر: دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع. هـ) الفروق اللغوية، حققه وعلق عليه:395العسكري، ا. (ت: 
  عودة، ع. التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، بيروت: دار الكاتب العربي.

  عوض، ب. المدخل إلى دراسة النظم والثقافة الإسلامية، الإسكندرية: مطابع القدس.
  : دار الكتب العلمية.1: محمد عبد السلام عبد الشافي، طم) المستصفى، تحقيق1993الغزالي، م. (

  هـ) إحياء علوم الدين، بيروت: دار المعرفة.505الغزالي، م. (ت: 
  بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية. 1م) الحريات العامة في الدولة الإسلامية، ط1993الغنوشي، ر. (
  مكتبة لبنان ناشرون.لبنان:  5م) المعجم القانوني، ط2009الفاروقي، ح. (

 بيروت: دار الكتب العلمية. 2م) الأحكام السلطانية، صححه وعلق عليه: محمد حامد الفقي، ط2000الفراء، م. (
 ه) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، بيروت: المكتبة العلمية.770الفيومي، أ. (ت: 

 دمشق: دار القلم. 2م)، ط1998المؤتمر الإسلامي بجدة(قرارات وتوصيات مجمع الفقه الإسلامي المنبثق مـن منظمة 
  بيروت: دار الغرب الإسلامي. 1م) الذخيرة، تحقيق: محمد حجي وآخرون، ط1994القرافي، ش. (

عالم  :هـ) الفروق (أنوار البروق في أنواء الفروق وبهامشه تهذيب الفروق والقواعد السنية في الأسرار الفقهية)، بيروت684القرافي، ش. (ت: 
  الكتب.

  القرضاوي، ي. الوطن والمواطنة في ضوء الأصول العقيدية والمقاصد الشريعية، دار الشروق.
  م) مدخل لدراسة النظم الإسلامية، السعودية: مجلة الدرعية، العددان: السابع والثامن والعشرون.2005القوسي، م. (



  2018، 4ق ، ملح4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 321 -  

والصناعات والمتاجر والحالة العلمية التي كانت على عهد تأسيس المدنية الإسلامية هــ) التراتيب الإدارية والعمالات 1382الكتاني، م. (ت: 
  بيروت: دار الأرقم. 2في المدينة المنورة العلمية، تحقيق: عبد االله الخالدي، ط

  .264م) مفهوم المواطنة في الدولة الديمقراطية، مجلة المستقبل العربي، العدد 2001الكواري، ع. (
 م) السلطة العامة وقيودها في الدولة الإسلامية، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية.1994(الكيلاني، ع. 

  م.2008، 72، العدد: 23مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، المجلد: 
: الهيئة العامة لشئون 1زهر، طالتفسير الوسيط للقرآن الكريم، إشراف: مجمع البحوث الإسلامية بالأم) 1993-1973مجموعة من العلماء (
 المطابع الأميرية.

  : منشأة المعارف.1م) التطور التشريعي في المملكة العربية السعودية، ط1976محمد، م. (
 : دار إحياء التراث العربي.2ه) الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف، ط885المرداوي، ع. (ت: 

  بيروت: دار صادر للطباعة والنشر. 6المدخل للعلوم القانونية، ط -1-مدنيم) الوافي في شرح القانون ال1987مرقس، س. (
ه) المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول االله صلى االله عليه وسلم (صحيح مسلم)، تحقيق: محمد فؤاد 261مسلم، م. (

  عبد الباقي، بيروت: دار إحياء التراث العربي.
هـ) ومحمد بن صالح بن محمد 1420ى إسلامية لأصحاب الفضيلة العلماء وهم عبد العزيز بن عبد االله بن باز(ت: م) فتاو 1994المسند، م. (

الرياض:  1هـ) إضافة إلى اللجنة الدائمة وقرارات المجمع الفقهية، ط1430هـ) وعبد االله بن عبد الرحمن الجبرين (ت: 1421العثيمين (ت: 
  دار الوطن للنشر.

  ون المعجم الوسيط، تحقيق: مجمع اللغة العربية، دار الدعوة.مصطفى، إ. وآخر 
  م) المواطنة في التاريخ العربي الإسلامي، مركز القاهرة لحقوق الإنسان.1997مناع، هــ. (

  م) نظرية الإسلام وهديه في السياسة والقانون والدستور، بيروت: دار الفكر.1964المودودي، أ. (
  دراسة القانون " نظرية الحق "، القاهرة: دار الفكر العربي.م) المدخل ل1985نجيدة، ع. (
لبنان: دار الكتب  1م) دستور العلماء (جامع العلوم في اصطلاحات الفنون)، عرب عباراته الفارسية: حسن هاني فحص، ط2000نكري، ع. (
  العلمية.

  : دار الفكر.1قاسم أحمد عوض، طم) منهاج الطالبين وعمدة المفتين في الفقه، تحقيق: عوض 2005النووي، ي. (
بيروت:  8"، ترجمة: فاروق بيضون وكمال دسوقي، ط"أثر الحضارة العربية في أوروبة م) شمس العرب تسطع على الغرب1993هونكه، ز. (

  دار الجيل.
  وقع:، وهو بحث منشور على م1579م) في مفهوم المواطنة وحقوق الإنسان، الحوار المتمدن: العدد 2009وتوت، ع. (

www.e–joussour.net. 
، لطلبة الدكتوراه في قسم الفقه وأصوله، الجامعة الأردنية، (محاضرات غير 92/93ياسين، م. محاضرات في مادة السياسة الشرعية لعام 

  منشورة).
  



  محمد عبد الكريم راجي الكوفحي                                                                 ...          أثر السياسة الشرعية في تجسيد

- 322 -  

 
Effect of Islamic Politics on the Consolidation of Citizenship 

through the Commitment to State Laws and Regulations 
- A practical and Theoretical Study – 

 

Mohammad Abed-Alkareem Raji Al-Kofahi* 

 

ABSTRACT 

This study revealed the effect of Islamic politics on the consolidation of citizenship through the 
commitment to state laws and regulations. It identified the concept of Islamic politics, citizenship 
and the concept of state laws and regulations, indicated the attitude of Islamic shari'a (jurisprudence) 
towards the commitment of state laws and regulations from the Islamic politics viewpoint, 
presented in the analysis and discussion the control over citizens commitment to state laws and 
regulations and it's relevant effects, and investigated the effect of Islamic politics in consolidation 
of the citizenship provisions through the commitment of traffic law. 
The study relied on the inductive and analytical curriculum through the induction and analysis of 
most of scholars' sayings regarding the effect of Islamic politics in consolidation of citizenship 
through the commitment of state laws and regulations, studying it in-depth, and extracting the 
results. 
One of the most important results of the study said that the relationship between citizenship and the 
commitment of laws is a positive relationship; whenever the individual's relationship of citizenship 
increased, his commitment of state laws and regulations would increase too, the citizen's 
commitment of laws is a conclusive evidence of the sincerity of his citizenship and belonging to his 
homeland, and there is an effective role for the Islamic politics in judging the calamity, 
developments and dealing with the contemporary issues. 

Keywords: Islamic Politics, Citizenship, Public Interest, Laws, Regulations. 

  . 78، ص2ج رجع سابق،، مالموافقات) الشاطبي، 75( . 85الكويت: دار القلم للنشر والتوزيع. ص 6، طمصادر التشريع الإسلامي فيما لا نص فيهم) 1993) خلاف، ع. (74( . 134، ص2. ج1ب العربي، ط)73(  . 173: دار الكتب العلمية. ص1، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، طالمستصفىم) 1993الغزالي، م. () 72( . )71(  . 109، ص3، مرجع سابق، جالعالمين رب عن الموقعين إعلامابن قيم الجوزية، ) 70(  . 55-52، ص3، مرجع سابق، جالموافقاتالشاطبي، ) 69( . 35)68(  . 110-)67(  . 192بيروت: دار الكتب العلمية. ص 1محمد حسن محمد حسن إسماعيل، ط)66(  . 120، مرجع سابق، صالجوزية قيّم ابن الإمام عند الشرعية السياسةبتصرف: الرفاعي، ) 65(  . 4)64(  . 3، ص4، دار الكتاب الإسلامي، جكشف الأسرار شرح أصول البزدويهـ) 730البزدوي، ع.(ت:  )63( . 60، ص6: دار الكتب العلمية. ج1، طمعرفة معاني ألفاظ المنهاجحتاج إلى ) النووي62( . 71، ص1لبنان: دار الكتاب اللبناني. ج 3، طالمقدمةم) 1967ابن خلدون، ع. () 61(  . 196، ص3الإسلامية. ج)60(  . )59(  . 7، ص13المعرفة. ج)58( .223 -222)57(  . 71، القاهرة: المركز القبطي للدراسات الاجتماعية. ص المواطنةم) 1998. صبري، ا. وآخرون (68. ص)56(  . 503، ص1، مرجع سابق، جالنبوية السيرةابن هشام، ) 55(  . 503، ص1، مرجع سابق، جالنبوية السيرةابن هشام، ) 54(  . 456القاهرة: دار الشروق. ص 15، طوشريعة عقيدة الإسلامم) 1988شلتوت، م. () 53( . 25. ص16816، جدة: مؤسسة المدينة للصحافة والنشر، العدد: صحيفة المدينة -دستور المدينة هـ) 1430الفضيل، ز. ( )52(  .2955، حديث رقم: 49، ص4، مرجع سابق، جالبخاري)51(  . 1709، حديث رقم: 1470، ص 3، مرجع سابق، جمسلم صحيحمسلم، ) 50( . 42)49(  . 93)48(  . 1234، ص3هيئة العامة لشئون المطابع الأميرية. ج)47(  . 0)46( . 209. ص17، السودان: مجلة المنبر، العددطاعة ولي الأمر ودلالاتها التربويةم) 2011سالم، أ. () 45(  . 113، ص10بيروت: دار إحياء التراث العربي. ج 3، طمفاتيح الغيب (التفسير الكبير)هـ) 606الرازي، م. (ت: ) 44(  . 561، 495، 485ص )43(  .61،)42( . 82. ص7عدد )41(  . 6-5مرقسلنشر. ص) 40(  وما بعدها.  14: منشأة المعارف. ص 1، طالتطور التشريعي في المملكة العربية السعوديةم) 1976محمد، م. () 39(  . 329، ص1شؤون الإسلامية. ج)38(  . 101، الإسكندرية: مطابع القدس. صالمدخل إلى دراسة النظم والثقافة الإسلاميةعوض، ب. ) 37( . 27ص)36(  ، فصل النون. 567، ص12، مرجع سابق، جلسان العربابن منظور، ) 35(  . 6)، القاهرة: دار الفكر العربي. صالمدخل لدراسة القانون(نظرية الحقم) 1985نجيدة، ع. () 34( . 14، جامعة دمشق. ص المدخل إلى العلوم القانونيةم) 1983عبد االله، م. () 33(  . 8، مرجع سابق، ص(نظرية القانون)المدخل للعلوم القانونية الرفاعي، ) 32(  . 8كلية الحقوق. ص –، مصر: جامعة بنها المدخل للعلوم القانونية (نظرية القانون)م) 2007الرفاعي، أ. () 31( . 408لبنان: مكتبة لبنان ناشرون. ص 5، طالمعجم القانونيم) 2009الفاروقي، ح. () 30( ، باب القاف. 763، ص2، مرجع سابق، جالمعجم الوسيطمصطفى وآخرون، ) 29( . 123، ص مفهوم المواطنة في الدولة الديمقراطيةالكواري، ) 28(   joussour. Net –www. e: )27( . 378، ص 1، الرياض: أكاديمية نايف العربية للعلوم الأمنية. ج -ريعة الإسلامية والقانون الوضعي )26(  . 29ة والنشر. ص)25(  . 22، القاهرة: الدار المصرية للطباعة. ص المواطنة في زمن العولمةم) 2002ياسين، ا. () 24(  . 78م)23(  . 4، ص5، مركز الدراسات الإقليمية، العدد الـتأصيل التاريخي لمفهوم المواطنةالصائغ، ب. ) 22( . 341، مرجع سابق، صمختار الصحاح، فصل الواو. الرازي، 451. ص13ج)21( . )20(  . 68الإسكندرية: دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ص 1، طفي الفكر السياسي: دراسة تحليلية نقدية)19( . 247. ص 100مناع العدد: ) 18(  . 192توزيع. ص)17( . 88ص ، مرجع سابقالسياسة الشرعية عند الإمام ابن قيم الجوزية، لرفاعي، ا) 16( . 74دار الفرقان. ص)15(  . 20، الكويت: دار القلم. ص السياسة الشرعية في الشؤون الدستورية والخارجية والماليةم) 1988خلاف، ع. () 14(  . 283، ص4ابن العلمية. ج) 13( . 13، ص1: دار المعرفة. جإحياء علوم الدين، بيروتهـ) 505الغزالي، م. (ت: ) 12(  . 75: الزهراء للإعلام العربي. ص1ابن ، ط) 11(  . 11، ص5، بيروت: دار المعرفة. جالبحر الرائق شرح كنز الدقائقهـ) 970ابن نجيم، ز. (ت: ) 10(  . 1019 – 1018ص ، 1،ج)9(    ، فصل الشين524، بيروت: مؤسسة الرسالة. ص )8(  . 70، ص1. ج)7( . )6( . 1237 -1236، ص3ابن العلم للملايين. ج) 5( ع). )4(  . 17: مكتبة عين شمس. ص2، طأصول علم السياسةم) 1982البديع، أ. () 3(  . 140، ص2لبنان: دار الكتب العلمية. ج 1نكريط) 2( ، باب (س وس). 157بيروت: مكتبة العصرية. ص  5، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، طلصحاحابن ) 1(
 . 628-627، ص 2، مرجع سابق، جالاعتصام) الشاطبي، 76(
 . 627، ص2، مرجع سابق، جالاعتصام) الشاطبي، 77(
 . 394، مصر: دار الفكر العربي. صأصول الفقه) أبو زهرة م. 78(
  . 627، ص2، مرجع سابق، جالاعتصام) الشاطبي، 79(
  . 176، ص1، مرجع سابق، جالمستصفى) الغزالي، 80(
  . 635 – 627، ص2، مرجع سابق، جالاعتصام) الشاطبي، 81(
  . 176، ص1، مرجع سابق، جالمستصفى) الغزالي، 82(
  . 381السعودية، العددان: السابع والثامن والعشرون. ص –، بحث منشور في مجلة الدرعية مدخل لدراسة النظم الإسلاميةم) 2005) القوسي، م. (86(  . 11: دار الوفاء. ص1، طالإسلاميةالمدخل لدراسة النظم م) 2000) سعيد، م. (85(  . 179، مرجع سابق، صالسياسة الشرعية عند الإمام ابن قيم الجوزية) الرفاعي، 84( . 192، مرجع سابق، صتقريب الوصول إلي علم الأصولابن جزي، ) 83(
  . 29القاهرة: دار الاعتصام. ص 1، طفي ضوء الإسلام)87(
  .33، ص2)، مرجع سابق، جالفروق (أنوار البروق في أنواء الفروقالقرافي،  )104( . 45، ص10دار الغرب الإسلامي. جبيروت:  1ط، تحقيق: محمد حجي وآخرون، الذخيرة) م1994القرافي، ش. ( )103(  . 110-108ص)102(  . 253، ص4، مرجع سابق، جالعربلسان الخُفارة والخِفارة والخَفارة: جُعْلُ الخَفِير. انظر: ابن منظور،  )101(   .91، ص8ج بيروت، دار إحياء التراث العربي، 1، تحقيق: محمد عوض مرعب، طتهذيب اللغةم) )100(  .2994، حديث رقم: 565، ص6الرياض: دار المعارف. ج 1، ط)99( .339، ص2، بيروت: دار المعرفة. جالدين إحياء علومالغزالي، م.  )98(  .6)97(  .37، ص1، مرجع سابق، جالموافقات في أصول الفقهالشاطبي،  )96(  . 19، ص1جمرجع سابق، التراتيب الإدارية، ) الكتاني، 95(  . 504، ص1مرجع سابق، جالسيرة النبوية، ابن هشام، ) 94(  . 364، مرجع سابق، صعلى الغرب (أثر الحضارة العربية في أوروبة)شمس العرب تسطع هونكه، ) 93(  . 8)92( . 19مطبعة المدني. صالقاهرة: ، تحقيق: محمد جميل غازي، الطرق الحكمية في السياسة الشرعيةه) 751. (ت: ) ابن القيم، م91(  . )90(  . 53، رسالة دكتوراه، الجامعة الأردنية. صالسلطة العامة وقيودها في الدولة الإسلاميةم) 1994الكيلاني، ع. () 89( . 17-16تقدم تفصيل ذلك ص) 88(
  . 163، ص 1998 -قرار) 111(  الزح.  )110(  . 104بيروت: دار الكتب العلمية، ص 1أحاديثه: زكريا عميرات، ط)109(  وما بعدها. 83: دار الكتب العلمية، ص1ط)108(  . 177، ص5، مرجع سابق، جالموافقاتالشاطبي،  )107(  . 25د. ت). ص )106(  . 419، ص2. ج2حققه وعلق عليه وخرج نصه: أحمد بن علي بن سير المباركي، طالعدة في أصول الفقه،  ))105(

 

________________________________________________ 

* Faculty of Shari'a, The University of Jordan. Received on 4/10/2016 and Accepted for Publication on 28/2/2017. 


