
  2018، 4، ملحق 4، عدد 45الشريعة والقانون، المجلّد ، علوم دراسات 

 عمادة البحث العلمي/ الجامعة الأردنية. جميع الحقوق محفوظة. 2018 ©  - 1 -

________________________________________________ 

 . 18/12/2016، وتاريخ قبوله 24/8/2016. تاريخ استلام البحث وزارة التربية والتعليم، الأردن *

  
 موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

  
  *غيث حلمي الملكاوي

  
  صـلخم

الحداثة هي إحدى أبرز التيارات الفكرية المعاصرة، التي وَضفت ما استوردته من أدوات نقدية غربية في فهم النص وتفسيره 
لإعادة قراءة نصوص الوحيين القرآن والسنة، ونقد التراث الإسلامي وعلومه وأعلامه، ومن جملة تلك العُلوم التي ونقده، 

وجهت لها سهام النقد علم أصول الفقه، الذي يضطلع بضبط مناهج الاستنباط وطرق فهم النصوص الشرعية ودلالات 
 ألفاظها.

نشأة علم أصول الفقه في بدايات تدوينه على يد الإمام الشافعي، وحقيقة دوره يُرِّكز البحث على بيان موقف الحداثيين من 
في تشكيل العقلية الأصولية، وضبط مناهج الاجتهاد، وعن طبيعة علاقته بأنظمة الحكم السياسي في عصره وأثر ذلك على 

  ما قرره من مباحث أصولية.
  .الحداثة، التراث، الأصول، الشافعي الدالـة: الكلمـات

  
  المقدمة

الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد صلى االله عليه وعلى آل بيته الطيبين الطاهرين 
 وأصحابه أجمعين، وبعد.

كم الشرعي، حيدور علم أصول الفقه حول ثلاثة محاور رئيسة، المحور الأول الأدلة الكُلية التي يتوصل من خلالها إلى معرفة ال
 والمحور الثاني طرق استنباط الحكم الشرعي من تلك الأدلة، والمحور الثالث معرفة من هو المؤهل للقيام بهذه العملية العِلمية الشاقة،
دة اوهو ما يُعبر عنه الأصوليين عند وضعهم حد هذا العلم بقولهم: علم أصول الفقه هو " معرفة دلالات الفقه إجمالاً وكيفية الاستف

  .)1(منها وحال المستفيد"
وقد بَدأت عملية التوظيف الأصولي هذه مع بَدء تنزل الوحي على النبي الكريم، وأخذت بالتطور شيئاً فشيئاً، وجيلاً بعد جيل، 

نازع ، وهكذا حتى عصرنا هذا الذي ظهر فيه التيار الحداثي الذي )2(حتى وصلت إلى مرحلة التدوين، ثم نشوء المدارس الأصولية
  في نشأة وتكوين هذا العلم.

وبعد قراءة جل ما كتبه الحداثيون عن نشأة علم أصول الفقه، رأيت أن رؤيتهم ترتكز على ربط نشأة علم أصول الفقه بأول 
 رالمصنفات ظهوراً فيه وهو هنا كتاب الرسالة للشافعي، ثم دراسة المرحلة السياسية لظهور الرسالة ودراسة سيرة واضع هذا السف

الجليل، للخلوص لنتيجة مسبقة مفادها أن ظهور علم أصول الفقه كان نتيجة للاستجابة لواقع سياسي اتسم بالاستبداد وأراد إحكام 
السلطة السياسية عن طريق إحكام السلطة الدينية، كما أن الفقهاء وعلى رأسهم الشافعي هنا سعوا لتكوين سلطة دينية مستبدة توازي 

  .)3(وأراد من خلال رسالته غلق باب التفكير والإبداع والاجتهاد على من خلفه السلطة السياسية،
: " كيف يمكن إنجاز تقويم للعلم في الإسلام سواء من حيث النشأة أو الأهداف والمقاصد أو التطور، )4(يقول عبد المجيد الصغير

ة، كإطار اجتماعي ومعطى واقعي، حيث لا تكف تلك دون أن نضع في الاعتبار أهمية دور السلطة السياسية ومؤسساتها المختلف
  .)5("اكنها، ويقاسمها الأرض والهواء؟!السلطة عن ترك بصماتها على كل من يمر في طريقها، ويس

: " ولم يخل تكوين النص في علم أصول الفقه من الدوافع السياسية منذ أن وضع الشافعي الرسالة لضبط )6(ويقول حسن حنفي
وتثبيت النص، واستمر الأمر حتى الغزالي في المنخول وتشبيه االله بالسلطان، والسلطان باالله، ومع ذلك يظل أقل طرق الاستدلال 

  .)7(توجيهاً بالسياسة من علم أصول الدين"



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 2 -  

  وسلكت في رد هذه الدعوى عدداً من الطرق، وهي:
 الوحيين، وضبط طرائق الاجتهاد، على ظهوربيان أسبقية علم أصول الفقه، كعلم باحث في دلالات الألفاظ لنصوص  .1

أول المصنفات فيه، فلو تبين أنَّ ما أودعه الشافعي في رسالته متوافقاً مع ما كان مطبقاً في عهد النبي وعهد الخُلفاء الراشدين ومن 
عات هد أي نوع من النز بعدهم، لما بقي لدعوى الحداثيين هذه من أي مصداقية، لأن عصر الرسالة وعصر الخلافة الراشدة لم يش

  أو التوجهات السياسية، وهو العصر الذي يشكل الأساس النظري والعملي لفهم نصوص الوحيين.
بيان اعتماد كثير من مباحث الأصول على اللغة العربية، التي سبقت في وجودها ودلالاتها الإسلام في حد ذاته، فلو كان  .2

 عربي لكان فيما جاء فيه من تقريرات نظر وشك.ما قرره الشافعي مخالفاً لما عليه اللسان ال

بيان حقيقة دور السُلطات الحاكمة في صياغة الموضوعات الأصولية من خلال الشافعي وكتابه الرسالة، وذلك من خلال  .3
ن والمكان ادراسة مادة كتاب الرسالة وتحليلها، وبيان توافقها مع ما قرره عُلماء الأصول من بعده، فبالرغم من تباعدهم في الزم

واختلافهم في طرائق التفكير والنظر، وتعاقبهم على أنظمة حكم سياسية مختلفة، بقيت رؤيتهم لهذا العِلم واحدة، وطريقتهم في النظر 
متقاربة، فلو كان الإمام الشافعي يهدف من وراء وضعه لكتاب الرسالة خلق سُلطة سياسية مستبدة، أو خلق سلطة دينية موازية تغلق 

الاجتهاد والتفكير والإبداع، لما حصل هذا الإجماع التاريخي على احترام ما قدمه الشافعي والسير على نهجه من قبل عُلماء باب 
 الأمة جيلاً بعد جيل.

حللت مواطن مهمة من سيرة الإمام الشافعي، وخصوصاً تلك التي كان له فيها اتصال بأنظمة الحُكم السياسي، وبعد  .4
ين لي وبعدد من الشواهد أن الشافعي لم يكن له أي صلة تذكر بأي نظام سياسي مر عليه، وأنَ الاتصالات التي الاستقراء التام تب

 جرت بينه وبين تلك الأنظمة لا ترقى بحال لأن يكون الشافعي جزءً من مؤامرة سياسية على الدين، كما يزعم الحداثيين.

  
 أهمية البحث:

  تكمن أهمية البحث في الآتي:
  وجود دراسة تبين موقف التيار الحداثي من نشأة علم أصول الفقه على وجه الخصوص.عدم  .1
 التعرف على أهم أفكار الحداثيين حول تاريخ وملابسات نشأة علم الأصول ونقدها. .2

 بيان مدى استقلالية الحداثيين فكرياً. .3

 للعقل المسلم. بيان مدى خطورة الأطروحات النقدية المقدمة، ومدى إمكانية تأثيرها وتسربها .4

هذا وقد اقتضت طبيعة البحث أن يكون في مقدمة، وأربعة مباحث، وخاتمة تضمنت أهم النتائج والتوصيات، وهي على النحو 
 الآتي:

  التعريف بالحداثة. المبحث الأول:
  المطلب الأول: تعريف الحداثة لغةً.

  المطلب الثاني: مفهوم الحداثة اصطلاحاً.
  الحداثي بين دعوى الاستمداد التراثي والاستيراد الفلسفي.: الفكر المبحث الثاني

  المطلب الأول: دعوى الاستمداد التراثي.
  المطلب الثاني: دعوى الاستيراد الفلسفي.

  اتجاهات الحداثة ومناهج الحداثيين العرب. المبحث الثالث:
  تشكل العقل الأصولي بين الواقعية والافتراضية. المبحث الرابع:

  الأول: بيان أسبقية العلم على التصنيف.المطلب 
  أولاً: العقل الأصولي في المرحلة المبكرة.

  ثانياً: المرحلة الأولى للتعامل المباشر مع النص.
  ثالثاً: المرحلة الثانية للتعامل المباشر مع النص.

  رابعاً: بداية بلورة العقلية الأصولية.
  لديني والسياسي.المطلب الثاني: الشافعي ورسالته بين جدلية ا

  



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 3 -  

  الأسئلة المحورية التي سعى البحث للإجابة عنها هي:مشكلة الدراسة: 
  ما حقيقة دور الإمام محمد بن إدريس الشافعي في نشأة علم أصول الفقه. .1
 وهل كان للظروف السياسية التي ظهرت فيها الرسالة، أي تأثير فيما قرره الشافعي في مباحثه الأصولية. .2

من خلال بحثي في المسألة لم أجد دراسة مستقلة تكلمت عن الموضوع المراد بحثه، لذلك رأيت من المناسب قة: الدراسات الساب
 إفرادها بالبحث.

قمت بالاعتماد على منهج الاستقراء ثم التحليل، فقد استقرأت موطأ الإمام مالك كاملاً وسيرة الإمام الشافعي كاملة  منهج البحث:
  لت عدداً من المضامين لأخلص لنتائج واضحة أرد من خلالها على شبهات محددة عند الحداثيين.وكتاب الرسالة له، وحل

  
  المبحث الأول

  التعريف بالحداثة.
  المطلب الأول: تعريف الحداثة لغةً.

  الحداثة هي مصدر للفعل (حَدَثَ)، ويدور معنى هذه اللفظة في معاجم اللغة على واحدٍ من هذه المعاني.
  بعد أن لم يكن.كون الشيء  .1

 .)8( يقول ابن فارس: " حدث، الحاء والدال والثاء أصلٌ واحد، وهو كون الشيء لم يكن، يُقال حدث أمرٌ بعد أن لم يكن"

  كون الشيء حديثاً في مقابل ما هو أقدم منه، أو كونه حديثاً بالنسبة لذاته، سواء أكان ممدوحاً أم مذموماً. .2
 .)9(ث الطري السن، والحديث من هذا؛ لأنه كلامٌ يحدث منه الشيءُ بعد الشيء "يقول ابن فارس: " والرجل الحَد

ويقول الراغب الأصفهاني: " والحديث الطري من الثمار ورجل حدثٌ وحديثُ السن بمعنى، والحادثة: النازلة العارضة، وجمعها 
  .)10(حوادث، ويقال لكل ما قرب عهده محدثٌ، فعلاً كان أو مقالاً "

منظور: " حدث، الحديث نقيض القديم والحدوث نقيض القُدمة، حدث الشيء يحدث حدوثاً وحداثةً وأحدثه هو فهو  وقال ابن
  محدث وحديث، وكذلك استحدثه.

  .)11(ومحدثات الأمور، ما ابتدعه أهل الأهواء من الأشياء التي كان السلف الصالح على غيرها "
قبيل الحديث، أو الحدوث وفق اصطلاح المتكلمين الذي يقابل القِدم، ومعاني  وقد تكلم أهل اللغة على معانٍ لكلمة حدث، من

  .)12(أخرى فضلت عدم ذكرها لعدم ارتباطها بما نحن في صدد الكلام عنه
  

  المطلب الثاني: مفهوم الحداثة اصطلاحاً.
؛ لذلك كانت الحداثة وما )13(إن المفهوم ليس مصطلحاً فقط، بل هو يُعبر عند المفكر الفيلسوف عن معنى فكري وعن موقف
  .)14(زالت من المصطلحات التي تتمرد على المفهمة؛ لأنها في ذاتها فكرة صعبة الفهم كما يقول أصحابها

ومن هنا ابتعد العديد من رواد الحداثة أو من نقادها عن تعريف الحداثة بالحد؛ لأن ذلك يحددها ويجعل من انطباق التعريف 
  باً ويوقع في إشكالات معرفية ومنهجية.على المُعرَّف أمراً صع

، )15(ولهذا التوجه عدد من المسوغات، فالحداثة عندهم تتسم بالغموض، وعدم التحديد، وصعوبات تجعلها هلامية ومراوغة ومتقلبة
  فضلاً عن كونها نمطاً متجدداً دائماً ومنقسماً على نفسه ومتعدد المشارب والمناهج.

وفريق آخر ذهب إلى إمكانية تعريفها بالحد، وذلك من خلال التفريق بين مصطلح الحداثة، ومفهوم التحديث، فالحداثة مفهوم 
شمولي يطال مستويات الوجود الإنساني كافة فهو أقرب لكونه مفهوماً مجرداً أو مثالاً فكرياً، بينما التحديث مفهوم تطبيقي لمفهوم 

  .)16(الحداثة المجرد
يه فهناك اتجاهان في تعريف الحداثة، اتجاه من عرفها بالوصف أو بالرسم كما يعبر المناطقة، واتجاه من عرفها بالحد، وعل

  وسأعرض لكلا الاتجاهين، ثم أبين الرأي المختار.
ه عن غيره ز الذي ذهب إلى تعريف الحداثة بالوصف، حيث قال إن فكر الحداثة يتسم بعدد من السمات التي تمي الاتجاه الأول:

  من التيارات الفكرية، وتلك السمات هي.
الذي لا يقتصر على الموروث الديني فقط، فهو انتقال من القديم إلى الحديث، ومن نمط فكري إلى  الثورة على الموروث:  .أ

بدل بما يد المستآخر أحدث منه، ومع رسوخ هذه السمة في الفكر الحداثي إلا أنه عاجز عن تقديم الضمانة على نجاعة الفكر الجد



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 4 -  

  .)17(سبقه، فما الذي يوجب عقلاً أن كل فلسفة حديثة هي بالضرورة العقلية أجدى وأنفع وأحسن من النظرية السابقة لها؟
سواء أكان نصاً مقدساً، أو عرفاً اجتماعياً، فالتفكير سينطلق من العقل المجرد فقط،  الذاتية (التفكير دون مؤثر خارجي):  .ب

عادةً فالإنسان في صغره كيف سيكون ذاتياً وكذا في شبابه، حتى في كهولته ونضوج عقله، ومن هو هذا الذي وهذا الكلام محال 
حقق شرط الذاتية أو قادرٌ على تحقيقه، وهل هي واقعة حقيقة عند مفكري الحداثة وروادها؟ ومع توارد كونها محالةً في العادة قد 

 .)18(تصل بها إلى درجة الاستحالة العقلية

، )20)(19(لا تقدس الحداثة أي شيء وتتمرد على كل شيء، وهذا ما جعلها مشروع لا يكتمل كما قال هابرماس  مقدس:لا  .ج
والمقدس بالنسبة لي يعني المركزية في المنطلقات العقدية والفكرية، وهو كذلك لكل فكر على الأرض بما فيه فكر الحداثة الذي قدس 

يعني لي أيضاً وجود المرجعيات النهائية التي أبني عليها فكري، وهو ما يناقض تماماً فكر (ألاّ مقدس)، دون أن يشعر، والمقدس 
الحداثة الذي لا يعترف بنهايات مرجعية للفكر الإنساني، مما جعله دائم الانقلاب على ذاته ودائم التجديد، وهذا معنى كون الحداثة 

 عسرة التعريف، أو متمردة على المفهمة.

من الباحثين سمات أخرى لفكر الحداثة، كالشمولية، والعالمية، وارتباطها الفكري بالغرب، وكل ذلك ليس سمات وقد ذكر عدد 
 محددة لها، بل تشاركها فيه أفكار وتيارات أخرى.

  الذي ذهب إلى إمكانية تعريف الحداثة بالحد. الاتجاه الثاني:
د من عصر الأنوار إلى الوقت المعاصر، وتسعى إلى تفسير ، الحداثة هي الفترة التي تمت)21(جاء في موسوعة إنكارتا  .أ

  الكون وجميع الأشياء فيه عقلياً.
ومع غلبة الوصف التاريخي للحداثة في هذا التعريف، إلا أنه من الصعب اختزال جميع المدارس التي ظهرت خلال هذه القرون 

 في الحداثة وحدها.

فهوم مستعمل للدلالة على المميزات المشتركة بين البلدان الأكثر تقدماً في بقوله: " إنها م )22(وعرفها عبد المجيد الشرفي  .ب
مجال النمو التكنولوجي والسياسي والاقتصادي والاجتماعي، ولعل أهم ما يميز المجتمعات التي تتسم بالحداثة قدرتها بخلاف 

  .)23(المجتمعات التقليدية على الابتكار والتغيير "
لكلام تحت عنوان الحداثة مريداً بذلك تعريفها إلا أنه حاد عن ذلك، وهي سمة بارزة عند كُتاب فرغم أن الشرفي وضع هذا ا

الحداثة، وعلى أي حال فإنه لم يأت بما ذكره على تعريف حدي للحداثة، إنما عرفها على أنها تحديث وتقدم وتلك مغالطة، فمن 
متقدمة وليست حداثية، وبعض الدول تتبنى الحداثة فكراً وهي متخلفة، البدهي أن لا تلازم بين الحداثة والتقدم فكثير من الدول 

 والعقل يجيز تقدم دول أخرى وإن لم تتبنى الحداثة مشروعاً فكرياً وبكلمة أخرى فإن الحداثة ليست شرطاً من شروط النهضة.

  .)27)(26(وإبراهيم القهوايجي )،25)(24(وعلى نمط تعريفه سار كلٌ من أحمد المديني
بما هو أقرب لواقعها وجوهرها فقال: " الحداثة انقطاع معرفي؛ ذلك أن مصادرها المعرفية لا  )28(وعرفها كمال أبو ديب  .د

تكمن في المصادر المعرفية للتراث، في اللغة المؤسساتية، والفكر الديني، وكون االله مركز الوجود...، الحداثة انقطاع؛ لأن مصادرها 
  .)29(والفكر العلماني، وكون الإنسان مركز الوجود "المعرفية هي اللغة البكر، 

وعرفها أنس المصري، فقال: " هي منهج فكري أدبي علماني، مبني على عدة عقائد غربية ومذاهب فلسفية، يقوم على   .ه
 .)30(الثورة على الموروث ونقده وتفسيره بحسب وجهة نظر القارئ"

  الرأي المختار:
، فإنه قادر )31(معاني، فالناظر فيما سبق سواء تبنى تعريف الحداثة بالوصف أم بالحدلا مشاحة في الاصطلاح إذا فهمت ال

وبسهولة على تمييز سمات هذه الفلسفة، ومعرفة رجالاتها، ومقولاتها، وهو غرض أي تعريف وبه يتحقق المطلوب، فبأيهما قلنا 
  ا.تحقق المراد، وإن كان الأسلم أن نعرفها بسماتها، والتي سبق لنا ذكره

  
  المبحث الثاني

  الفكر الحداثي بين دعوى الاستمداد التراثي والاستيراد الفلسفي.
يرى فريق من الدارسين للتيارات الفكرية المعاصرة أن هذه التيارات ما هي إلا امتداد لمدارس في التراث الإسلامي أو أنها نسخة 

جديد، وتلك التيارات تجد نفسها وفي غمرة نزاعها مع خصومها جديدة مطورة من تلك المدارس، أعيدت صياغتها وقولبتها بقالب 
  مضطرة للبحث عن سند يؤيد مقولاتها من التراث، تدفع به فريقاً وتخدع به آخرين.



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 5 -  

وفريق آخر يرى أن هذه التيارات الفكرية المعاصرة ليست امتداداً لمدرسة ما في التراث الإسلامي، واستشهادها بنصوص من 
  ).32(انتقاء، وتباكيها على ضياع مدرسة ما كالمعتزلة مثلاً هو محض مراوغة واستعطافالتراث هو محض 

وتحديد أي الرأيين أقرب لحقيقة هذه التيارات غاية في الأهمية؛ لأنها لو كانت امتداداً للمعتزلة مثلاً فإن دراستها مضيعة للوقت 
لها وجوداً، أما لو كانت الثانية فإننا أمام تحد كبير ومهمة شاقة، فخصوم المعتزلة وعلى مدى ألف سنة ردوا أقوالها حتى لم يعد 

  ولذلك سأعرض لكلا الرأيين مناقشاً لهما بشيء من الإسهاب.
  

  المطلب الأول: دعوى الاستمداد التراثي.
 يكانت المعتزلة الاسم الأبرز إن لم يكن الوحيد عند القائلين بأن تلك التيارات والتي منها الحداثة امتداداً لها، وأن الفكر الاعتزال

  وعقيدة المعتزلة بأصولها المشهورة وتنظيرات أئمتها الأساس لأفكار كل تلك التيارات.
لاء المعتزلة لشأن العقل في مقابل النقل، وأنه مطابق لشعار من شعارات ومبررات هذه الدعوى ترجع لما عَلق في الأذهان من إع

  .)33(تلك التيارات المعاصرة
كما أن استشهاد عدد من أعلام الحداثة بنصوص هذه المدرسة وانتصارهم لعدد من آرائها وتباكيهم على ضياعها وخروجها من 

  .)34(مُعترك الفكر الإسلامي قرائن تؤكد ذلك
ء التاريخي بين المعتزلة وسائر مخالفيها أثر بارز على تلك الدعاوى خصوصاً عند أولئك الذين لا يزالون يعيشون كما أن للعدا

  صراعات التاريخ.
وكون الجزء الأكبر من تراث المعتزلة لم ير النور، وجزء منه قد ذهب واندثر والموجود لا يشكل رؤية متكاملة عن هذه المدرسة 

بعة قرون، وكتب الفرق ومخالفي المعتزلة هي الوحيدة التي نقلت لنا مقولاتهم، فإن هذه الدعوى تحتاج منا التي امتد وجودها لأر 
  لوقفة تأمل.

فبداية المشهور عن المعتزلة أنهم قوم من الصُلحاء العباد الزهاد، المفتخرين بالانتساب للإسلام والدفاع عنه، يقول الحافظ 
هـ: " أبو سعد السمَّان إسماعيل بن علي بن الحُسين بن 445ن الرازي أحد أعلام المعتزلة ت القُرشي في ترجمة أبي سعد السما

عة وعالمهم، وفقيههم ومتكلمهم ومحدثهم، كان إماماً بلا مداف –أي المعتزلة  –زنجويه الرازي، الحافظ الزاهد المعتزلي، شيخ العدلية 
، ومراجعة لما دونه المؤرخون وعُلماء )35(رائضِ والحساب والشروط والمقدرات "في القراءات والحديث ومعرفة الرجال والأنساب والف

  .)36(التراجم تدرك حقيقة ذلك وأكثر من ذلك بكثير
ثم إنه لم يُحفظ عن المعتزلة أقوالاً صارخةً في الشذوذ رغم مخالفة جملة من آرائهم في العقيدة على وجه الخصوص لما عليه 

ف أصول الشريعة أو ما علم من الدين بالضرورة، والعبارات المنقولة عنهم، لهم في كثير منها تأويلات أهل السنة، فإنها لم تخال
واصطلاحات خاصة، فمثلاً عندما يقولون أن بَعثة الرسل واجبة على االله لا يعنون عين إيجاب الشيء من االله على العبد إنما 

  .)37(على نفسه يريدون واجب من باب الرحمة والعدل الذي أوجبه االله
واستطراداً فهي ليست الفرقة الوحيدة التي أساءت استخدام السُلطة لفرض آرائها على سائر المخالفين؛ لأن ذلك مما يشنع عليها 

  به.
ولو نظرت إلى الجهة الأخرى، فلا تخطئ العين بُعد الحداثيين عن التدين والصلاح ولو على مستوى المظهر والمنطق والعبارة، 

  وهر فإطلالة على مقولاتهم تكشف لك حقيقة حالهم وبعدهم عن المعتزلة تماماً.أما الج
  .)38(فإن أحدهم يتأسف لاعتبار الإفطار في رمضان جُنحة، ويستغرب من عدم فتح الحانات حتى لو كانت بجانب المساجد

لتصور وجود  وره، ولولا بلورة عُلماء الدينوالبشر هم الذين أوجدوا فكرة االله، واالله يحتاج دائماً إلى وساطة بشرية كي يحصل تص
  .)39(إله لهذا الكون وفرضه على الناس لما تم ذلك

  )،40(وأن هذا الإله الذي نتصوره قد مات متابعين في ذلك مقولة الفيلسوف الألماني الشهير نيتشه
لمقولته تلك وزاد عليها بقوله: " ينبغي أن نعلم أن الدوائر الخاصة بما هو خارقٌ للطبيعة، وبالتعالي  )41(حيث انتصر محمد أركون

ة يالإلهي أو الميتافيزيقي، وبالآلهة الناشطة والمهيمنة، أو بالإله الواحد الحي، ولكن البعيد، وبالعقائد السحرية والأسطورية أو الشعب
ائد المرتبطة جميعها بالمتخيل... إن ذلك كله هو أيضاً من صنع الفاعلين الاجتماعيين، فلو لم يخلق أو الخرافية أو الدينية هذه العق

، وعلى فرض اعترافه بالإله فإن مفهومه لا ينجو من الضغط التاريخي، )42(البشر هذه التصورات، أو لو لم يؤمنوا بها لما وجدت "
  .)43(وخضوعه للتحول والتغير بتغير العصور والأزمان



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 6 -  

  .)44(ةمجرد خرافة أسطورية، والتاريخ القديم لم يؤكد لنا وجود هذه الشخصي –عليه السلام  –أما وسائط االله فإن أبو الأنبياء إبراهيم 
، بل إنهم أضروا بالبشرية على زعم حسن حنفي، حين قال: " دفع )45(و الأنبياء ككل لم يقدموا لا هم ولا معجزاتهم للبشرية شيء

س إلى التطرف بدلاً من تقويمهم، في حين استطاع الملوك استمالتهم دون أدنى مقاومة، ولم يتسامح الأنبياء معهم حتى الأنبياء النا
  .)46(مع أكثر الملوك إيماناً، إذا كان سلوكهم مناقضاً للدين؛ أي: أن الأنبياء أضروا بالدين أكثر مما نفعوه "

مة روح شريعته، فأشفق أرباب الحداثة علينا وعليها، وتكبدوا حمل هذه المهمة أما صاحب هذه الشريعة الذي لم يفهم عُلماء الأ
، وأن )47(الشاقة، فإن صاحبها حسب وجهة نظر عدد منهم زعيم لحزب سياسي قومي أسسه الهاشميون لتوحيد العرب تحت رايتهم

ذا ير عبر التردد على غار حراء وأسهم هالوحي الذي نزل عليه هو صوت باطني يسمعه من داخله نتيجة لعملية اختزان ذهني كب
  .)48(الاختزان في بلورة شخصيته الثقافية

أما المعلومات الهائلة التي جاء بها نابعة من اطلاع كبير على الأديان والأفكار، بلَّغها بطريقة الأستاذ المحاضر من الطراز 
  .)50(عبر عمليات من التضخيم المتتالية، وكُتاب السير هم الذين حولوا هذه الشخصية إلى أسطورة )49(المرموق

أما القرآن فإن أغلب الحداثيين يرونه بشري المصدر وإلى ذلك تشير عباراتهم صراحةً أو دلالةً، وفي أحسن أحوالهم يؤمن 
  .)51(بعضهم بأنه نص مفارق للنبي لكنه راكن تحت ضغط التاريخية وتجاوز العصر لنصوصه

ا كُنا هنا نتبنى القول ببشرية النصوص الدينية، فإن هذا التبني لا يقوم على أساس نفعي : " وإذ)52(يقول نصر حامد أبو زيد
  .)53(إيديولوجي يواجه الفكر الديني والمسيطر، بل يقوم على أساسٍ موضوعي يستند إلى حقائق التاريخ وإلى حقائق النصوص ذاتها"

هذا فضلاً عن سيل هادر من التشكيك  )،54(دةً أو نقصاً أو تبديلاً كما وقع التشكيك من قبلهم في ثبوته وسلامته من التلاعب زيا
، وسنة النبي لاقت نصيباً أكبر من الطعن والتشكيك بما لاقاه )55(والسخرية على وجه التفصيل بكل ما أورده االله في كتابه الكريم

  النص القرآني وأكثر بمراحل.
أما نقلة السنة، وأول حماة لهذه الشريعة الصحابة الكرام، فإنهم أول من أنكر وبدل وعطل حدوداً وأحكاماً وفرائض، وقاموا على 

  .)56(تأسيس دولة الخُلفاء الداخلة تحت منظومة الاستبداد الشرقي، والتي ارتكبت فظاعات وجرائم حرب
، وكفيت )57(لك فقد كفيتك الجواب عمن جعلهم امتداداً للأشاعرة أو الماتريديةوليس في المعتزلة شيءٌ من ذلك أبداً، فإن علمت ذ

  نفسي عقد مبحث في بيان معتقداتهم، ومهدت من خلاله للمطلب الثاني.
  

  المطلب الثاني: دعوى الاستيراد الفلسفي.
 )58(يُعد الفيلسوف اليوناني سُقراط أول من أطلق على نفسه مصطلح فيلسوف، وعُرف هذا المصطلح في مقابل مذاهب السُفسطائية

  التي تنكرت وأنكرت بدهيات المعرفة والعلم، ومصطلح فلسفة يعني أصالة الحكمة أو محبة الحكمة.
 ا، لكن لزاماً علينا ومن أجل التمهيد ذكر المراحل التاريخية التيونحن هنا لسنا في صدد الكلام عن الفلسفة ومذاهبها وتاريخه

  مرت بها الفلسفة حتى عصرنا هذا؛ لنعلم عن أي تيار نتكلم ومن نناقش وننقد.
  مرت الفلسفة في ثلاث مراحل رئيسية، وهي:

اط الخامس بعد الميلاد، كان سقر المرحلة الأولى (الحقبة القديمة): والتي امتدت من القرن الخامس قبل الميلاد إلى القرن  .1
وأفلاطون وأرسطو أبرز أعلامها، وتشير بعض الدراسات المعمقة في تاريخ نشوء الفلسفة وتطورها أنها ليست يونانية النشأة ولكن 

  ع.ر هذا لا يعنينا هنا، وكان يغلب على فلسفة هذه المرحلة الإيمان بوجود الإله الواحد المفارق الفاعل وعند بعضهم المُش
المرحلة الثانية (الحقبة الوسيطة): التي امتدت من القرن الخامس بعد الميلاد إلى القرن الخامس عشر، التي كان التيار  .2

المشائي أبرز الفاعلين والمؤثرين فيها وفيما بعدها من حقب الفلسفة، وأبرز الأسماء التي ظهرت في تلك الفترة هي ابن سينا والفارابي 
قى هذا التيار هجمة شرسة من قبل المتكلمين وعلى رأسهم الغزالي، كما مر في الغرب خلال هذه القرون الطويلة وابن رشد، وقد لا

 العديد من التيارات والمدارس الفلسفية.

المرحلة الثالثة (الحقبة الحديثة أو الرشدية): التي امتدت من بعد القرن الخامس عشر وحتى عصرنا الحاضر، وغلب على  .3
الحقبة الرشدية؛ لأن الغرب أسس فلسفته ونهضته على فلسفة ابن رشد الحفيد، وقد تقدمت هذه الحقبة عدد من الحوادث تسميتها ب

التي ساهمت وبشكل فاعل في تشكيل العقل الفلسفي لهذه الفترة، فقد سقطت الإمبراطورية البيزنطية التي تبعها العداء للدين 
هرت وبقوة نزعة الأنسنة التي دعت إلى إعادة قراءة التراث الروماني وركزت على الإنسان وللفلسفات السابقة، كما ظ )59(والكنيسة

بوصفه محوراً لهذا الكون، كما ظهر العلم التجريبي والإيمان به ورفض الفلسفة النظرية الجدلية، ورفض ما لا يخضع للتجربة، مما 



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 7 -  

 جعل الشك أبرز سمات هذه الحقبة حتى سميت أحياناً بها.

يجة لذلك فإن الدراسات التي تناولت الأديان والنصوص المقدسة تعمقت وتشعبت في تلك الحقبة الأخيرة حتى أصبح كل ونت
شِعب منها مدرسة بحالها، وقد آتت تلك الجهود أكلها في إقصاء الكنيسة والدين والكتاب المقدس عن الحياة بكل صورها؛ لأنها 

 ن مناقضتها للعلم والعقل والفطرة، وعدم صلاحيتها للتطبيق والحياة في الواقع المعاصر.وجدت فيه مادة رخوة ليس من العَسر بيا

مـ مع اختراع غوتنبرغ للطباعة 1436بدأ مع ذلك ظهور فلسفة الحداثة التي اُختلف في تاريخ نشأتها، فمنهم يرجعها إلى سنة 
ورة اللوثرية ضد سلطة الكنيسة، ومجموعة أخرى تتقدم بها إلى مـ شرارة انطلاق الحداثة مع الث1520المتحركة، ومنهم من يرى سنة 

مـ هي بداية ظهور 1789مـ أو الثورة الأميركية 1776مـ مع نهاية حرب الثلاثين عاماً، وقسم آخر يرى أن الثورة الفرنسية 1648سنة 
الحداثة التي نرى أن آخر تاريخين هما  ، وبقطع النظر عن الخلاف في تاريخ نشوء)60(الحداثة كفلسفة مهيمنة على الفكر المعاصر

الأقرب، فإن الذي لم يُختلف فيه أن الحداثة غربية النشأة والتكوين، وأن انتقالها للعالم العربي كان وصفة جاهزة، فمن اليقيني أن 
  رب إلى التنوير.العالم الإسلامي عموماً والعالم العربي خصوصاً لم يشهد أياً من هذه الصراعات الفكرية، التي قادت الغ

بل كان العالم العربي في تلك الفترة في حالة غيبوبة وتخلف وسطوة استعمار وكان يشهد حملات استشراقية درسته وأثرت في 
، ولأن الغرب وبعد عقود )61(فكره بشكل كبير وملحوظ؛ ولأن المغلوب مولع دائماً وأبداً بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله

ت المستشرقين التي هدفت إلى فصل العرب والمسلمين عن لغتهم ودينهم، بدأ في تنفيذ مخططاته ومشاريعه عن طريق من حملا
  فكر الحداثة الذي أخذ يتسلل إلينا ويتطور ويتنامى شيئاً فشيئاً.

وجمال الدين  )،62(الطهطاويفقد بدأت ملامح هذا الفكر مع بدء ما يسمى بحركة النهضة العربية الإسلامية، التي كان رفاعة 
أبرز من يمثلها، وقد أثارت هذه المدرسة جملة من  )66(وعلي عبد الرازق )،65(ومحمد رشيد رضا )،64(ومحمد عبده )،63(الأفغاني

 والسياسية، حيث شكلت تلك القضايا شغلاً شاغلاً لعلماء ذلك الزمن، مما جعل )68(والفقهية والفكرية والأسرية )67(القضايا العقدية
يؤرخ على أن هذه الحركة وما طرحته من أفكار هي طليعة التحديث في العالم العربي  )69(المؤرخ الإنجليزي ديزموند ستيوارت

  .)70(والإسلامي، وذلك في معرض تأريخه للحداثة العربية
ذين على أيدي أشهر لمتبعهم بعد ذلك جيل من الحداثيين العرب خريجي الجامعات الغربية، بتخصصات أغلبها في الفلسفة، ومتت

فلاسفة الغرب، ومستهلكين لأدواتهم البحثية، ومطبقين لمشاريعهم وخططهم على التراث الإسلامي، كما طبقه أشياخهم وأسلافهم 
  على التراث الكنسي أو الروماني.

مد سعيد ها، وأما علي أحفمثلاً محمد أركون خريج قسم الفلسفة من جامعة السوربون وأحد أساتذة الفكر الإسلامي والفلسفة في
إسبر والملقب بأدونيس إشارة إلى إله الخصب عند اليونان، الذي نشأ نشأةً نصيرية، ثم درس في طفولته في المدرسة العلمانية 

ون بالفرنسية وتدرج في التعليم حتى نال الشهادة العالمية في الفلسفة من جامعة القديس يوسف ببيروت، قادماً إليها من جامعة السور 
  في باريس، كانت أطروحته عن الثابت والمتحول الذي سعى فيها لتهديم الدين واللغة العربية، ويعتبر كتابه هذا تلمود الحداثة.

مـ منحة من مؤسسة فورد للدراسة في الجامعة 1975ونصر حامد أبو زيد، خريج كلية الآداب في جامعة القاهرة، فقد تلقى سنة 
  جامعة بنسلفانيا، ثم عمل كمدرس في جامعة أوساكا ثم في جامعة ليدن بهولندا.الأميركية بالقاهرة، ثم 

وحسن حنفي خريج جامعة السوربون قسم الفلسفة، والطيب التيزيني خريج ألمانيا قسم الفلسفة، وهشام جعيط خريج فرنسا قسم 
  التاريخ.

 وما تفرع عنهما من علوم ومعارف، وإعادة بناءه وفهمهكلهم يدعون إلى تجديد التراث الذي يعني وفق مفهومهم الكتاب والسنة 
وفق آليات جديدة، وكل واحد ممن سبق أطلق على مشروعه اسماً خاصاً ونهج فيه منهجاً معيناً، فهو عند أركون نقد العقل الإسلامي، 

لفة لهدف سماء شتى بمناهج مختوعند الجابري نقد العقل العربي، وعند حسن حنفي التراث والتجديد، وعند علي حرب نقد النص، أ
  واحد.

بعد كل ما سبق وما سيأتي إن شاء االله، لا يبقى مجالاً للشك أن هذا الفكر وأدواته ومنهجه ورجاله لا تنتمي للفكر الإسلامي 
  ومدارسه، إنما هو صورة مرآتيه للحداثة والفلسفة الغربية.

عبر الحداثة، وهو أن الفلسفة أعم مطلقاً من الحداثة، بحيث إن الحداثة تيبقى قبل ختم هذا المطلب توضيح العلاقة بين الفلسفة و 
  .)71(عن مذهب معين ذي أسس تندرج ضمن الفكر الفلسفي العام

  
  



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 8 -  

  المبحث الثالث
  اتجاهات الحداثة ومناهج الحداثيين العرب.
 الحداثة في عالمنا العربي، فمع وحدة الهدفنتيجة لتنوع اتجاهات النقد عند الغرب وتعدد مدارسها، تنوعت اتجاهات ومدارس 

لكل تلك الاتجاهات إلا أن مسالكها وطرقها اختلفت، ويرجع ذلك لأمرين أساسيين، الأول اختلاف المشارب النقدية لكل اتجاه، 
  والثاني تفاوت الأنظار في أولويات النقد.

  ، وهي:)72(وقد قسم الدكتور محمد ريان التيار الحداثي في عالمنا العربي إلى ثلاثة مدارس رئيسية
المدرسة العلمانية: وشعارها التحديث والعلمنة، ومن أبرز روادها طه حسين، وعلي عبد الرازق، ولطفي السيد، ومحمد  .1

  حسين هيكل.
 لإسلامي، والغارقة في التبعية ويمثلها سلامة موسى، وشبلي شميل،المدرسة المنادية بالتغريب والرافضة لروح التوفيق ا .2

 وفرح أنطون.

المدرسة المنادية بالدعوة القومية، الداعية إلى إنشاء الدولة على الأساس القومي وأبرز من يمثلها، ساطع الحصري،  .3
 وقسطنطين زريق، وحسن حنفي.

 نادت بالعلمانية، وكلها غارقة في التبعية للغرب وأفكاره، ثم إن بيانلكن هذا التقسيم غير منضبط؛ لأن جميع هذه الاتجاهات 
 الفَرق بين الاتجاهات يكون بالنظر إلى حقيقة أقوالها وصلب أفكارها الذي به تفترق عن غيرها.

  :)73(وقد قسمها الدكتور سعيد فودة إلى قسمين رئيسيين
 ق): يعني أنهم يقولون بإمكان ثبوت شيء في نفس الأمر، ويزعمونالحداثة العقلانية القطعية الأيديولوجية (مثبتو الحقائ .1

أنهم ينطلقون في بناء الحداثة والعلمانية من تقديس العقل والنظر العقلي، ولذلك لا يشككون في البدهيات العقلية وإمكان الوصول 
  إلى المعرفة العقلية في هذا المجال.

م الذين ينكرون الحقائق، ويرفضون وجود حقيقة لأي معتقد ديني خارج نفس الحداثة السوفسطائية العبثية أو العدمية، وه .2
 فإن العقل لا يمكن له أن يثبتها. –أي خارج ذهن معتقدها  –معتقده، ولو فرض وجود مصداق لها في الخارج 

في صورتها عند الغرب أو  ؛ لأنه التقسيم الأقرب لواقع الحداثة)74(وقد اعترف المفكر الحداثي محمد أركون بهذا التقسيم ضمناً 
في انعكاسها عند العرب، وهذا التقسيم أصح من سابقه وهو تقسيم من حيث الجُملة، أما من جهة بيان المناهج النقدية على وجه 

 التفصيل فإنها أكثر تشعباً، ومن أهمها:

تبط هذا لمحيطة بالنص، وير المنهج التاريخي: الذي يربط فهم النص بزمن تاريخي غير ممتد، شكلته الظروف الخاصة ا .1
  المنهج بعدد من المدارس الفلسفية؛ كالوجودية والماركسية، وحركة اللسانيات الحديثة.

وقد تفرع عن هذا المنهج مفاهيم أخرى، من أهمها: نظرية الأنسنة التي تجعل من الإنسان محوراً لتفسير الكون بأسره، وتؤكد 
لدين والوحي، فالوحي عندما يُراد فهمه لابد أن ينتقل من الوضع الإلهي إلى الوضع على إنكار أي معرفة من خارج الإنسان كا

 الإنساني.

وتفرع عنها نظرية النسبية، فالنصوص وإن كانت ثابتة في منطوقها، إلا أنها متحركة في المفهوم تبعاً لتغير الزمان والمكان، 
ريخية الحكم الشرعي أي أن أحكام الشرع كانت استجابة لواقع معين، وقد جرهم القول بنسبية النصوص وتاريخيتها إلى القول بتا

وبالتالي فهي صالحة لذلك العصر بشروطه التاريخية والمعرفية والثقافية، لكن التطور التاريخي نسخ هذه الصلاحية، ولم تعد أحكام 
  .)75(القرآن صالحةً لهذا الزمان ويتعين تجاوزها وإهمالها

منهج بحث يقوم على دراسة العلاقات المتبادلة بين العناصر الأساسية المكونة لبنية النص؛ لاستكشاف المنهج البنيوي: وهو  .2
، وقد ظهر هذا المنهج في قراءة النصوص في منتصف القرن )76(العلاقات الداخلية في اللغة، بتحليل النص إلى تراكيبه الأساسية

ا هو معطى من الدلائل بقطع النظر عن أي أمر خارجي، ومن ثم يُدرس العشرين، وهو يهدف إلى حصر القيمة في النص ذاته بم
هذا النص دون النظر من هو مؤلفه وكاتبه ولا مقصده ولا أوضاعه التي أنتج فيها خطابه، المهم النص الموجود، فإنه يُدرس عند 

  أصحاب هذا الاتجاه من خلال النظر في العلاقات القائمة بين أجزائه وتراكيبه وجمله.
ومن أبرز رواد المنهج البنيوي من العرب، شكري عياد، وجابر عصفور، وأدونيس، ومحمد آركون في أول أمره، إذ أنه لم يجد 

 .)77(في البنيوية نفسه فانتقل إلى التفكيكية

: وهو منهج نقدي يقوم على القول باستحالة الوصول إلى فهم نهائي أو متكامل للنص وانتفاء الحقيقة فلا المنهج التفكيكي .3



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 9 -  

معرفة حقة، ويقوم على تفكيك النص وتحليله إلى فقرات متعددة، ولا يقوم هذا التفكيك إلا للقارئ، فهو يفك هذا النص، ويعيد بناءه 
يني حسب معطيات فهمه، والنص الديني الواحد له الكثير من القراء وبالتالي تتعدد وفق آليات تفكيره، فالقارئ يوظف النص الد

 القراءات وتتنوع وتنتج تأويلات متعددة.

كما نادت إلى فك الارتباط بين الدال والمدلول لعدم وجود تلازم بينهما، والربط بينهما حاصل من التكرار لذا يجب فك العلاقة 
 والرجوع إلى اللغة البكر.

ويعد هذا المنهج الأكثر رواجاً وخطورة في فلسفة الحداثة المعاصرة؛ لأنه يسعى إلى تدمير اللغة وتدمير الحقيقة، والثوابت 
  والتلازم ووحدة الفهم ومحدودية المعاني، التي تعني أن كل قراءة للنص قابلة للتقويض ولا توجد قراءة نهائية.

مـ، وتبعه مجموعة من الفلاسفة في الغرب والشرق، ومن أبرز 1960ك داريدا سنة وقد ظهرت هذه الفلسفة على يد اليهودي جا
  منظري هذه الفلسفة من العرب هما كل من الفيلسوف محمد آركون ونصر حامد أبو زيد.

درسية مويسعى الحداثيون لنشر أفكارهم هذه من خلال اعتلاء منصات التأثير الإعلامي والفكري في عالمنا العربي، فالمناهج ال
في عدد من بلدان العالم العربي والإسلامي تحت نظرهم وتأثيرهم، كذلك الأمر في عدد من الجامعات ومراكز صنع العِلم والثقافة، 

  ولهم في الإعلام المرئي والمسموع والمقروء ما يلبي أغراضهم ويحقق لهم أهدافهم.
  

  المبحث الرابع
  والافتراضية.تشكل العقل الأصولي بين الواقعية 

جرت عادة الحداثيين في نقد التراث وعلوم الشريعة عموماً على الربط بين نشأة هذه العلوم وبين أول المصنفات ظهوراً فيها، ثم 
دراسة ظروف وملابسات هذه النشأة اجتماعياً وسياسياً، ثم دراسة صاحب البذرة الأولى في تدوين هذا العلم، دون أن يلتفتوا إلى 

  ت والمنابع التي استقت منها هذا العلوم أسسها وقواعدها.الخلفيا
ففي علم أصول الفقه تجد كل الحداثيين إذا تكلموا عن نشأته يبدئون بالحديث عن الإمام الشافعي ورسالته، والعصر الذي عاش 

دعون أن لته من عصور، ويفيه، موهمين أن هذا العِلم قد ابتدعه الشافعي من رأسه، قاطعين أي صلة له بعصر التشريع وما ت
الرسالة جاءت لتكريس سلطة واقع سياسي مستبد أراد إحكام السلطة السياسية من خلال إحكام السلطة الدينية، أوأن الشافعي أراد 

  خلق سلطة دينية موازية للسلطة السياسية.
تكمن  مصنفات فيه وأهمية هذا البيانوسأفند هذه الدعوى في محورين، الأول أبين فيه أسبقية علم الأصول على ظهور أول ال

من خلال عقد مقارنة بين الاجتهاد في عصور ما قبل التدوين وبين ما وضعه الشافعي في رسالته ليظهر لنا أن لا فرق بين ما هو 
كم السياسي حمدون وبين ما هو ممارس من قبل، والثاني أبين فيه الدوافع الحقيقة لوضع الرسالة وحقيقة علاقة الشافعي بأنظمة ال

  في عصره، لتزول معها افتراضات وأوهام الحداثيين.
  

  المطلب الأول: بيان أسبقية العلم على التصنيف.
  أولاً: العقل الأصولي في المرحلة المبكرة.

المعارضة الفكرية أو السياسية تُعبر عن توجه لمجموعة من الأفراد تجمعهم مجموعة من الروابط والتوجهات تخالف توجهات 
  أفراد السلطة الحاكمة، وعادةً ما يكون بين هذه التوجهات نوع من الصراع والمغالبة.

ومن اليقيني أن هذا النوع من الصراع لم يكن موجوداً في عصر النبوة وصدر الخلافة الراشدة، وإن أخذ يطل برأسه بعد فتنة 
عرف اً على بعض الجوانب السياسية، لذلك فمن المهم جداً التمقتل الخليفة الثالث سيدنا عثمان بن عفان، إلا أن الخلاف كان مقتصر 

على طبيعة ومنهجية استنباط الأحكام الشرعية خلال هذه الفترة التي تشكل في حقيقتها الأساس النظري والعملي لكل مناهج 
علم الأصول  داثيين أن نشأةالاستنباط، ومقارنتها بالفترات اللاحقة التي ظهرت فيها المصنفات، للوقوف على حقيقة دعاوى الح

  ومباحثه كانت مكرسة لخدمة أغراض السلطة السياسية المستبدة.
ثير من اليوم الأول لبعثته، وأخذ القرآن في معالجة وتصحيح ك –صلى االله عليه وسلم  –بدأ القرآن الكريم بالتنزل على النبي 

دة إلى قُبيل وفاة النبي، وكان النبي وصحابته الكرام يتعاملون مع من الأخطاء وتشريع العديد من الأحكام طوال تلك الفترة الممت
القرآن على أنه خطاب إلهي مشتمل على الأمر والنهي، وأنهم مأمورين باتباع هذا الخطاب الذي نزل بلغتهم وفق ما يفهمونه من 

  صر.كلام العرب، وقد تجلى هذا التعامل في عدد من المواقف منها على سبيل المثال لا الح



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 10 -  

  التعامل مع الآيات الواردة في شأن الخمر: .1
من المعلوم أن الخمر كانت شراباً منتشراً في الجاهلية، وكان العديد من الصحابة بعد بعثة النبي يداومون على شربها، ومن 

 المعلوم أيضاً أنه لم يتوجه في بداية الأمر خطاب إلهي متعلق بحكم شربها.

ثم بعد ذلك كان أول خطاب إلهي متعلق بالخمر، هو قوله تعالى: {ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً 
، إلا أن الصحابة وبعد ورود هذه الآية الكريمة على مسامعهم لم يقفز لأذهانهم حكم محدد متعلق بشرب الخمر، كون )78(حسنا}

  .)79(، إلا أن أذهانهم بدأت بالتنبه إلى شيء ما متعلق بشرب الخمردلالات ألفاظ الآية لا تشير إلى ذلك
، ويسألونك )80(ثم جاء قوله تعالى: {يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر من نفعهما}

يب هو لخمر والمسئول هو النبي والمجخطاب من االله موجه للنبي فالسائلون هم الصحابة الذين يريدون معرفة حكم االله في شأن ا
االله، فلو لم تكن للقرآن الحجة والمصدرية فلم سأل الصحابة النبي ولم قبل النبي طلبهم ولم أجاب االله؟ الجواب عن هذا السؤال لا 

لصحابة مع ا يخرج عن أمرين إما أن يكون العبث وننزه االله ونبيه وصحبه عن ذلك، أو التشريع وهو الأصوب لأن تجاوب عدد من
  .)81(هذا الخطاب كان بالامتناع عن شرب الخمر بدلالة غلبة إثمها على نفعها، إلا أنهم كانوا متفقين أن النص لا يحسم الحكم

فامتنع الجميع عن الدخول في ) 82(ثم جاء الخطاب الثالث، وهو قوله تعالى: {يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى}
في حالة سكر لما فهموه من دلالة لا تقربوا، وامتنع فريق آخر عن شربها طوال الوقت لكثرة صلاته، مع ذلك لم يكن  الصلاة وهم

  .)83(النص حاسماً في جزئية معينة
حتى جاء الخطاب الرابع والأخير، وهو قوله تعالى: {يا أيها الذين أمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل 

، فما كان من الجميع إلا أن فهم حرمة شرب الخمر مطلقاً بدلالة فاجتنبوه وبقرينة كونه من عمل الشيطان، )84(الشيطان فاجتنبوه}
  .)85(دة في الامتثال للأمر الإلهيوجسد الصحابة صوراً خال

  التعامل مع تعليلات القرآن. .2
المثال السابق كان نموذجاً لخطاب إلهي ورد في مسألة جزئية أفاد فيها حكماً معللاً بعلة، لكن ليس كل الخطاب الإلهي على 

مجال من الأحكام، وكي تترك الهذه الشاكلة بل القليل منه كذلك، فأكثر النصوص القرآنية جاءت عامة كي تستوعب أكبر قدر 
 واسعاً أمام اجتهادات المجتهدين.

ومن الأمثلة البارزة على تعليل القرآن للأحكام ما ورد في شأن علل التحريم بصفة عامة، وهو قوله تعالى: {قل إنما حرم ربي 
  .)86( تعلمون}ه سلطاناً وأن تقولوا على االله ما لاالفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا باالله ما لم ينزل ب

فلو رجعنا إلى تفسير هذه الآية نجدها تجادل المشركين من العرب الذين ادعوا أن االله يحرم عليهم الطيبات، فرد االله عليهم مجيباً 
، موطن )87(كل ما هو طيب وحسن أنه لم يحرم الطيبات بل حرم ما كان فاحشاً وخبيثاً، أسره الإنسان أو أظهره، وأنه أباح لهم

الشاهد أن أولئك العرب غير المؤمنين بالوحي والرسالة، فهموا مدلول الخطاب الإلهي بنفس طريقة فهم المؤمنين؛ لأن اللغة واحدة 
  ولها مدلولات واحدة لا تختلف في دلالتها بين مؤمن وكافر، بل يحكم الجميع قانون التواضع.

العرب تفيد المنع هذا ما فهمه وطبقه الصحابة أهل العربية منها، فإن القرآن نزل بلغتهم بل لا يوجد  فإن دلالة كلمة حرَّم عند
هذا هو معتصمنا في جدال الحداثيين، فإنه يستحيل في العقل توارد كل تلك الكثرة الكاثرة على  )88(في القرآن كلمة ليست على لغتهم

  الخطأ.
ته عين ما جسده القرآن الكريم، وتعامل الصحابة مع مدلولات الخطاب النبوي بنفس طريقة وجسد الخطاب النبوي بعباراته ودلالا

  تعاملهم مع الخطاب الإلهي، ومن ذلك في باب الأمر مثلاً.
 –ما رواه الإمام مالك في موطأه عن أبي أمامة بن سهل ابن حنيف؛ أنه أخبره: أن مسكينةً مرضت، فأُخبر رسول االله  .1

ل االله: " يعود المساكين ويسألُ عنهم، فقال رسو  –صلى االله عليه وسلم  –بمرضها. قال: وكان رسول االله  –سلم صلى االله عليه و 
ح رسول االله أُخبر ، فلمّا أصب-صلى االله عليه وسلم  –إذا ماتت فآذنوني بها ". فخُرج بجنازتها ليلاً، فكرهوا أن يوقظوا رسول االله 

م آمركم أن تؤذنوني بها "؟ فقالوا: يا رسول االله، كرهنا أن نخرجك ليلاً، ونوقظك. فخرج رسول االله بالذي كان من شأنها، فقال: " أل
  .)89(، حتى صف بالنَّاس على قبرها، وكبر أربع تكبيرات-صلى االله عليه وسلم  –

لهم  ة عتاب النبيفالواضح من نص الحديث أن هناك خطاب نبوي مشتمل على الأمر وأن على المخاطبين به الامتثال بدلال
 كونهم لم يمتثلوا لأمره.

الذين قتلوا  –صلى االله عليه وسلم  –وفي باب النهي ما رواه ابن شهاب، عن ابن لكعب ابن مالك؛ قال: نهى رسول االله  .2



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 11 -  

فع السيف عليها، ر ابن أبي الحقيق عن قتل النساء والولدان. قال: فكان رجلٌ منهم يقول: برحت بنا امرأةُ ابن أبي الحقيق بالصياح، فأ
 .)90(ثم أذكر نهي رسول االله، فاكف، ولولا ذلك استرحنا منها

والظاهر من لفظ الحديث أن نهي النبي يفيد الامتناع، ولو سبرنا كتاب االله وسنة نبيه لرأينا طريقة واحدة في فهم وتعامل الجيل 
ا لم تصرفه قرينة، والنهي على التحريم ما لم تصرفه الأول من هذه الأمة مع مدلولات ذلك الخطاب فالأمر يدل على الوجوب م

 قرينة، والأهم من ذلك أن الكل يعلم أن القرآن نزل بلغته وعليه فهمه وفق مقتضيات هذه اللغة.

  ثانياً: المرحلة الأولى للتعامل المباشر مع النص.
تهاد أجد من الضروري الإشارة إلى طبيعة اج قبل الانتقال في الحديث عن طبيعة الاجتهاد في عصر الصحابة بعد وفاة النبي،

  الصحابة في حياة النبي، فقد كان وفق نظري المتواضع على ثلاثة أضرب.
اجتهادات مرفوضة، إما لأنها صدرت من غير أهلها، أو أنها وقعت في غير محلها، ومنها اجتهاد أسامة بن زيد عندما  .1

  .)91(قتل رجلاً بعد أن قال لا إله إلا االله
 اجتهادات مقبولة سواء علم بوقوعها النبي أو لم يعلم. .2

ومثال الاجتهاد الذي وقع في حياة النبي ويظهر أنه لم يعلم به لكنه موافق لنصوص أخرى وموافق لحكمه، اجتهاد كل من   .أ
بن سعيد عن  ىالصحابي الجليل أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب في الستر على الزاني قبل رفع أمره للحاكم، فقد روى يحي

سعيد بن المسيب؛ أن رجلاً من أسلم جاء إلى أبي بكر الصديق فقال لهُ: إنَّ الأخر زنى. فقال له أبو بكر: هل ذكرت هذا لأحدٍ 
غيري؟ فقال: لا. فقال له أبو بكر: فتب إلى االله. واستتر بستر االله. فإن االله يقبل التوبة عن عباده. فلم تقرره نفسهُ حتى أتى عمر 

صلى  –الخطاب، فقال له مثل ما قال لأبي بكر، فقال له عمر مثل ما قال له أبو بكر. فلم تقرره نفسه حتى جاء إلى رسول االله  بن
، فقال له: أنَّ الأخر زنى. فقال سعيدٌ: فأعرض عنه رسول االله ثلاث مرات، كل ذلك يعرض عنه رسول االله حتى -االله عليه وسلم 

 إلى أهله فقال: " أيشتكي؟ أبه جِنةٌ؟ " فقالوا: يا رسول االله، واالله إنه –صلى االله عليه وسلم  –االله إذا أكثر عليه، بعث رسول 
 .)92(لصحيحٌ. فقال رسول االله: " أبكرٌ أم ثيب؟ " فقالوا: بل ثيبٌ. يا رسول االله. فأمر به رسول االله فرجم "

االله بن عبد االله بن عتبة بن مسعود، عن أبي هريرة وزيد  ومثال الاجتهاد من النوع الثاني ما رواه ابن شهاب، عن عبيد  .ب
ض بيننا ، فقال أحدهما: يا رسول االله اق-صلى االله عليه وسلم  –بن خالد الجهني؛ أنهما أخبراه أن رجلين اختصما إلى رسول االله 

فقال: إن  لي في أن أتكلم. قال: " تكلم " بكتاب االله. وقال الآخر، وهو أفقههما: أجل، يا رسول االله، فاقض بيننا بكتاب االله، وأذن
ابني كان عسيفاً على هذا، فزنى بامرأته، فأخبرني أن على ابني الرجم. فافتديت منه بمئة شاة وبجاريةٍ لي، ثم إني سألت أهل العلم 

يده، لأقضين " أما الذي نفسي ب فأخبروني: أنّ ما على ابني جلدُ مئة وتغريب عام، وأخبروني أنما الرجم على امرأته. فقال رسول االله:
فت، ر بينكما بكتاب االله. أمّا غنمك وجاريتك فردٌ عليك ". وجلدَ ابنه مئة وغربه عاماً، وأمر أنيساً الأسلمي أن يأتي امرأة الآخر فإن اعت

 .)93(رجمها. قال: فاعترفت، فرجمها

 لنبي قضى بنفس اجتهادهم ولم ينكر عليهم.فأهل العلم الذين أفتوا كان باجتهادهم مما فهموه مسبقاً ولما علم ا

النوع الثالث والأخير اجتهادات اختلف الصحابة في أيها الأصوب فكان النبي إما أن يقر جميع الاجتهادات أو يرجح  .3
أحدها على الآخر، ومن ذلك إقراره لاجتهاد الصحابة في قضية صلاة العصر في بني قريضة، ومثال الثاني ما جاء في قصة 

ابيين الذين كانا في سفر وحضرت الصلاة وليس معهم ماء، فتيمم كل منهما وصليا، ثم لما حضر الماء لم يُعد أحدهما الصح
وضوؤه وصلاته بينما أعاد الآخر الوضوء والصلاة، فقال النبي للأول: " أصبت السنة، وأجزأتك صلاتك "، وقال للثاني: " لك الأجر 

  .)94(مرتين "
نا القول إن في الصحابة من هو أهل للاجتهاد وإصدار الأحكام ومنهم من ليس أهلاً لذلك، وهذا الكلام من خلال ما سبق يمكن

 لا ينقص من قدر أحد منهم، وفي الصحابة من ترد فتواه، ومنهم من يؤخذ بقوله ويرد قول قرينه.

لاحقة، يؤسس لفهم طبيعته في المرحلة الإن معرفة طبيعة اجتهاد الصحابة وتعاملهم مع نصوص الوحي في هذه المرحلة مهم إذ 
التي كان النبي قد التحق بالرفيق الأعلى، تاركاً صحابته من خلفه للتعامل مع كل المستجدات، فواجه الصحابة تحديات اجتهادية 

  ناجمة بالدرجة الأولى عن فقدان مصدر الربط مع وحي السماء.
  ص.ثالثاً: المرحلة الثانية للتعامل المباشر مع الن

من أجل معرفة أدق وأعمق لطبيعة الاجتهاد والاختلاف في هذه المرحلة التي امتدت من وفاة النبي وحتى نهاية عصر الخلافة 
هـ، كان لابد من استقراء قدر كبير من اجتهادات الصحابة ولأجل ذلك قمت باستقرائها كاملة من خلال موطأ الإمام مالك 60الراشدة 



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 12 -  

، الذي يعتبر نموذجاً لمتن حديثي حوى على قدر كبير من فتاوى الصحابة واجتهاداتهم )95(يحيى الليثيبرواية تلميذه يحيى بن 
واختلافهم، والغرض من هذا الإحصاء والاستقراء الوقوف على المسائل التي وقع فيها الخلاف أو الاختلاف فقط، لمعرفة هل اتسمت 

حداثيين، وهل فيها خروج عن آليات الاجتهاد في عصر النبوة النقي عن أي هذه المرحلة بالاستبداد وفرض الهيمنة كما يدعي ال
نزعات سياسية، وهل توافق الصحابة في اجتهادهم الشرعي رغم بعض الخلافات السياسية، وهل انصاع معاوية مثلاً لاجتهاد علي 

 التالية:وفتواه حتى بعد الحروب والصراعات والانقسامات التي حدثت بينهم؟ لأصل للإحصائية 

 – 1مسألة، وهذه أرقامها بحسب ترقيم الدكتور بشار عواد معروف، ( 45عدد المسائل التي اختلف فيها الصحابة هو  .1
426 – 614 – 795 – 808 – 839 – 901 – 924 – 946 – 951 – 964 – 1005 – 1007 – 1009 – 1010 – 

1092 – 1427 – 1523 – 1664 – 1681 – 1684 – 1725 – 1728 – 1775 – 1777 – 1793 – 1824 – 1843 
– 1867 – 1899 – 2007 – 2130 – 2152 – 2154 – 2173 – 2232 – 2384 – 2409 – 2412 – 2432 – 2456 
– 2572 – 2592 – 2611 – 2852.(  

منها اثنتي عشرة مسألة كان يرجع فيها الصحابة بالسؤال على صحابة آخرين من أجل التأكد من صحة اجتهادهم أو  .2
 – 2173 – 2130- 2154 – 1793 – 1728 – 1725 – 1010 – 1009 – 924جل الاحتكام لهم، وهذه المسائل هي، (لأ

2232 – 2442 – 2572.( 

نذكر منها على سبيل المثال ما رواه سعيد بن المسيب؛ أن رجلاً من أهل الشام، يقال له: ابن خيبري، وجد مع امرأته رجلاً 
ى معاوية بن أبي سفيان القضاء فيه، فكتب إلى أبي موسى الأشعري، يسأل له علي بن أبي طالب، عن فقتله، أو قتلها. فأشكل عل

ذلك. فسأل أبو موسى عن ذلك علي بن أبي طالب، فقال له عليٌ: إنَّ هذا الشيء ما هو بأرضي، عزمت عليك لتخبرني. فقال له 
: أنا أبو حسنٍ: إن لم يأت بأربعة شهداء، فليعطَبرُمَّتهأبو موسى: كتب إليَّ معاوية بن أبي سفيان أن أسألك عن ذلك  .)96(. فقال عليٌّ

ويمكن من خلال هذه الرواية استنتاج عدد من القضايا، منها أن معاوية لم يسعفه اجتهاده في الحكم بهذه القضية فلجأ لمن هو 
كان محيط بأمر القضاء الذي يقع في أرضه، والأهم أعلم منه، وأن علي أجاب طلبه رغم ما بينهما من اختلافات سياسية، وأن علي 

  من ذلك أن معاوية أراد معرفة حكم الشرع ولم تحمله زعامته السياسية لفرض اجتهاد معين.
 808 – 426ومنها سبع مسائل تعددت فيها اجتهادات الصحابة دون أن ينكر أحدهم على الآخر، وهذه المسائل هي، ( .3

– 839 – 951 – 1005 – 1007 – 2409.(  
منها ما رواه ابن شهاب؛ أن عبد االله بن عباس، وأبا هريرة اختلفا في قضاء رمضان، فقال أحدهما: يفرق بينه. وقال الآخر لا 

 .)97(يفرق بينه. لا أدري أيهما قال: يفرق بينه، ولا أيهما قال: لا يفرق بينه

جزئية وكون الرقم الأكبر في هذه الإحصائية لهذه ال ومنها تسع عشرة مسألة أنكر فيها الصحابة اجتهادات بعضهم البعض، .4
فإنه يشير بوضوح إلى أن هذه الفترة لم تتسم بالاستبداد وفرض الآراء، أو إضفاء بُعد أو توجه سياسي معين على مناخ الاجتهاد، 

 – 1681 – 1092 – 964 – 946 – 795 – 614فلو كان كذلك لما تمكن أحد من الصحابة الإنكار، وتلك المسائل هي، (
1684 – 1775 – 1777 – 1824 – 1843 – 1899 – 2152 – 2384 – 2412 – 2456 – 2592 – 2611 – 2007.(  

ومنها على سبيل المثال ما رواه جعفر بن محمد، عن أبيه؛ أنَّ المقداد بن الأسود دخل على علي بن أبي طالب بالسقيا، وهو 
ينجع بكرات له دقيقاً وخبطاً، فقال: هذا عثمان بن عفان ينهى أن يقرن بين الحج والعمرة. فخرج عليٌّ وعلى يديه أثر الدقيق والخبط، 

والخبط على ذراعيه، حتى دخل على عثمان بن عفان. فقال: أنت تنهى عن أن يقرن بين الحج والعمرة؟ فقال  فما أنسى أثر الدقيق
 .)98(عثمان: ذلك رأيي. فخرج عليٌ مغضباً، وهو يقول: لبيك اللهم لبيك بحجة وعمرةٍ معاً 

دها الحق بعد علمه به، وعد النوع الأخير عبارة عن مسائل تجادل وتحاور فيها الصحابة ثبت فيها رجوع المخطئ إلى .5
  ).2852 – 1867 – 1664 – 1523 – 1427 – 901 – 1سبعة، وهذه المسائل هي: (

منها على سبيل المثال، ما رواه مالك أنه بلغه أن صكوكاً خرجت للناس في زمان مروان بن الحكم، من طعام الجار، فتبايع 
 بن ثابت ورجلٌ من أصحاب رسول االله على مروان بن الحكم، فقالا: أتحلُ الناس تلك الصكوك بينهم، قبل أن يستوفوها، فدخل زيد 

بيع الربا يا مروان؟ فقال: أعوذ باالله. وما ذاك؟ فقالا: هذه الصكوك تبايعها الناس ثم باعوها قبل أن يستوفوها. فبعث مروان الحرس 
 .)99(يتبعونها. ينتزعونها من أيدي الناس، ويردونها إلى أهلها

رغم أنه محسوب على التيار الأموي الذي وصف من قبل الحداثيين أنه تيار مستبد، لم تمنعه سلطته ولا  )100(الحكم ومروان بن
  جيشه من الرجوع إلى الحق.



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 13 -  

يمكننا من خلال هذا الاستعراض والاستقراء أن نخلص إلى نتائج غاية في الأهمية، وهو أن هذا الجيل الذهبي الذي عاصر 
، كانت له منهجية اجتهاد عامة واحدة، تتمثل بالتمسك بنصوص الوحيين، وفهم دلالاتها وفق ما يفهمونه من فترة الرسالة ولحقها

كلام العرب، وكانت حركة الاجتهاد والحوار نشطة، وكان المجتهدون يمارسون دورهم في الاجتهاد والفتيا بكل حرية، بعيداً عن 
جاد شبه غائبة في دراسات الحداثيين؛ لأنها لو قورنت بما دونه علماء الأصول  التعصب أو الاستبداد، ودراسة هذه المرحلة بشكل

في فترة التدوين لظهر أن لا اختلاف بينها، بل لظهر اعتماد المدونين لهذا العلم على فهم طبيعة وطريقة استنباط الحكم الشرعي 
  خلال هذه الفترة.

قية، كقول نصر حامد أبو زيد: " ليس ثمة دعوة للتحرر من النصوص، بل وبهذا لا يبقى لعبارات الحداثيين وشبهاتهم أي مصدا
من سلطة النصوص النابعة من شموليتها، وهي الشمولية التي بدأت برفع الأمويين للمصاحف على أسنة السيوف، طالبين الاحتكام 

م كانوا ن الذين أنهكتهم الحرب، رغم أنهإلى كتاب االله في صراع اجتماعي سياسي، وهي الخديعة التي وقع في أحابيلها المحاربو 
شعري عمرو بن العاص وأبو موسى الأ –قاب قوسين أو أدنى من الانتصار الحاسم، ثم حين اكتشفوا أن الأمر انتهى بتحكيم الرجال 

  سيرها.فعادوا يطالبون بحكم االله متصورين أن النصوص تحكم حكماً مباشراً دون أن يقوم عقل إنساني بفهمها وشرحها وت –
إن الدعوة للتحرر من سلطة النصوص ومن مرجعيتها الشاملة ليست إلا دعوة لإطلاق العقل الإنساني حراً يتجادل مع الطبيعة 
في مجال العلوم الطبيعية، ويتجادل مع الواقع الاجتماعي والإنساني في مجال العلوم الإنسانية والفنون والآداب، فهل تتصادم هذه 

الدينية، أم تتصادم مع السلطة التي أضفاها بعضهم بالباطل على بعض تلك النصوص، فحولوها قيوداً على  الدعوة مع النصوص
  .)101(حركة العقل والفكر؟ "

وفي حديثه عن الشافعي أتهمه صراحة بأنه صاحب مشروع ذو نزعة قرشية أرادت السيطرة على المشروع الإسلامي، فيقول: " 
اجة إلى دفاع من الإمام الشافعي، وقد قادت محاولة الإجابة عن هذا السؤال إلى سؤال آخر: هل هو لماذا كانت عربية القرآن في ح

دفاعٌ عن العربية أم دفاع عن اللهجة القرشية... وهذا التساؤل الثاني أدخل البحث في إشكاليات النزعة القرشية التي أرادت الهيمنة 
في واقعة السقيفة، ثم في حروب الردة، والصراع بين علي بن أبي طالب  على المشروع الإسلامي، ونجحت عشية وفاة النبي

. وفي هذا اتهام صريح ومباشر لكبار الصحابة أنهم فرضوا هيمنة سلطوية )102(وخصومه في موقعة الجمل أولاً وصفين ثانياً... "
  على الدين لمصالحهم الذاتية! وهو ما سنكمل تفنيده في الفقرات التالية.

  داية بلورة العقلية الأصولية.رابعاً: ب
هـ، شهد فيها العالم الإسلامي تحولات كبيرة على 132تلت هذه الفترة مرحلة مهمة جداً التي امتدت حتى نهاية دولة بني أمية 

الملك  ىالمستوى السياسي والاجتماعي والثقافي والعلمي، من أهمها تحول نظام الحكم في الدولة الإسلامية من الشورى والانتخاب إل
والوراثة، تبع ذلك بروز تيارات سياسية مذهبية تناوئ السلطات الحاكمة، كما اتسعت رقعة الدولة الإسلامية حتى دخل في الإسلام 
مؤمنون جدد من كل الأعراق والأديان السابقة، مما زاد من حجم النوازل التي تحتاج للاجتهاد والفتوى، حيث بدأ بروز الأئمة 

، )103(ت المذاهب الفقهية والعقدية بالظهور، إلا أن الملفت للنظر أن الدولة الأموية لم تحتضن أياً من هذه المذاهبالمجتهدين، وبدأ
  وذلك على خلاف الدعوى العريضة التي يطلقها الحداثيين.

حاولة الوقوف متسمى هذه الفترة أو العصر بعصر التابعين بطبقاتهم الثلاث الكبرى والوسطى والصغرى، وما يعنينا هنا هو 
على طبيعة الاجتهاد خلال هذه الفترة، حتى نصل إلى بغيتنا من هذا المطلب، وهو الوقوف على كيفية تشكل العقل الأصولي قبل 
مرحلة التصنيف، ومقارنتها بما لحقها، لنجيب على أحد أبرز إشكاليات الحداثيين وشبههم تجاه التراث الأصولي من أن هذا العلم 

  .)104(صناعة أنظمة حكم مستبدة شموليةبكل ما فيه 
، مما يعني أن هذا )105(ففي البداية لا يسمى التابعي بهذا الاسم إلا إذا كانت له صحبة مع واحد أو أكثر من صحابة رسول االله

فوه من االجيل تربى وتعلم على يد الصحابة وتلقى عنهم، وبالضرورة أخذوا الأسس والقواعد الاجتهادية العامة منهم، مع ما أض
  أدوات اجتهادية وطرائق للاستنباط تتطلبها طبيعة عصرهم.

، مع إضافاتهم التي أشرنا لها سابقاً، وأبرز تلك الإضافات )106(ولم يخرج التابعون عن ما كان عليه سلفهم في الاجتهاد والاستنباط
  هي:

  .)107(أولاً: تخصيص عمومات الأدلة بالمصلحة
مثل منعهم النساء من المساجد ليلاً لتغير الأحوال، وتجويزهم شهادة القريب لقريبه ثم المنع من ذلك، والإفتاء بجواز التسعير 
خلافاً لما فعله النبي لتبدل الحال فالغلاء في زمن النبي كانت نتيجة ارتفاع طبيعي في أسعار السلع، أما في زمنهم فكان نتيجة 



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 14 -  

  هم بالسلع.احتكار التجار وتحكم
  ثانياً: الأخذ بعمومات الشريعة.

وذلك في الأحكام التي لم ترد فيها نصوص، مثل فتوى شريح القاضي الذي توفي في زمن الحجاج، حين أفتى بتضمين أحد 
  .)108(الخياطين احترق بيته واحترق معه قِماش الناس، بقوله للخياط: " أرأيت لو احترق بيته أكنت تترك له أجرك؟! "

شهدت هذه الفترة في بدايتها ظهور مدرستين للاجتهاد الأولى في المدينة عرفت بمدرسة أهل الحديث، والثانية في العراق  كما
عرفت بمدرسة أهل الرأي، تبعها ظهور المذاهب الفقهية التي كانت تعد بالعشرات، وأعلام هذه المذاهب تلاميذ لبعضهم البعض 

الك وأحد رواة موطأه، والشافعي تلميذ لمالك ولمحمد بن الحسن، وأحمد بن حنبل تلميذ للشافعي فمحمد بن الحسن الشيباني تلميذ لم
  وأحد رواة مذهبه القديم.

كل ذلك وأكثر منه يؤشر إلى أن المناخ العام للاجتهاد كان يتسلم بالحرية عموماً، والأهم أن منهجية الاجتهاد والاستنباط سرت 
  كانت سارية عليه في الأجيال السابقة. إلى هذا الجيل بالطريقة التي

  
  المطلب الثاني: الشافعي وتدوين الرسالة بين جدل الديني والسياسي

لأن الحديث عن الشافعي بوصفه مظهراً وكاشفاً للطرائق المتبعة في التعامل مع نصوص الوحيين وكشف طرائق الاستنباط؛ 
الرسالة أجد من الضروري بيان دوافع الشافعي من وضعه للرسالة، وبيان ولأن التشكيكات والشبهات تدور حوله وحول صنيعه في 

  مكانة هذا العالم وأهميته، وحقيقة علاقته بأنظمة الحكم السياسي في عصره.
فبداية يعتبر الإمام الشافعي إمام متفنن في اللغة والحديث والتفسير والفقه على الأقل، وأن تضلعه في هذه العلوم أوصله لرتبة 

يعلوها رتبة بشهادة أعلام عصره والعصور التي تلته، وأن الشافعي حصلت له تلمذة على أعلام عصره، وعلى أبرز أئمة أهل  لا
الحديث كالإمام مالك الذي قيل إنه صحبه وتردد عليه لأربعة عشر سنة حتى وفاته، وتتلمذ على يد أحد أعلام مدرسة الرأي وقاضي 

نيفة ألا وهو محمد بن الحسن الشيباني، كما طاف دولة الإسلام شمالاً وجنوباً وشرقاً وغرباً حتى استقر الدولة والتلميذ الأول لأبي ح
  .)109(به المقام في مصر قُبيل وفاته بأربع سنوات

 والشافعي هو الإمام الوحيد بين الأئمة الأربعة الذي صنف مذهبه، وتنبُه الإمام للتصنيف كان في مرحلة مبكرة من حياته حيث
، وكتبه من غير استثناء لاقت القَبول الحسن عند أقرانه وتلاميذه، ودافع )110(قيل إن أول كتاب وضعه كان قبل تجاوزه سن الثلاثين

الإمام من التصنيف كان لا يخرج عن كونه تقرباً إلى االله وخدمة لدينه، ولو كان غير ذلك لما أفتى الإمام بحرمة رواية مذهبه القديم 
  كتاب الحجة وعدد من الكتب الأخرى التي لم يصلنا منها سوى الاسم. الذي صنف فيه

ومن المعلوم أن الكتب في ذلك الزمان على أهميتها لم تكن مصدراً من مصادر التكسب، كما هو الحال في زماننا، والأهم أنه 
أمر أحد من الفنون التي يتقنها، بل لم ي لم ينقل لنا أن أحد الولاة طلب من الشافعي أن يصنف في مسألة ما أو يضع كتاباً في فن

من الولاة بكتاب من كتب الشافعي كي يدرس أو يفرض على جهة معينة، كما حصل مع الإمام مالك وموطأه، أو مع محمد بن 
  شهاب الزهري وتدوين السنة.

كل كامل وبعد استقراء سيرته بشوما دام الحديث قد وصل بنا إلى طبيعة علاقة الشافعي مع السلطات الحاكمة في زمانه، فإنه 
  .)111(يمكنني الخلوص أن علاقته بالسلطات الحاكمة كان لها أربع محطات لا أكثر

المحطة الأولى كان الشافعي قد جاوز فيها البلوغ بقليل، وأراد السفر لإمام دار الهجرة مالك، فبعث معه والي مكة برسالة  .1
من أجل قبول مالك للشافعي تلميذاً، مما أثار غضب الإمام مالك من هذا الأسلوب غير إلى والي المدينة تعتبر في زماننا كالواسطة 
  .)112(المألوف في الأوساط العلمية في ذلك الزمان

المحطة الثانية عندما انتقل الشافعي لليمن، حيث جاء في بعض الروايات أنه ولي عملاً للسلطان في نجران بأرض اليمن،  .2
 .)113(د أقاربه من بني هاشموذلك بناءً على سعي من أح

المحطة الثالثة قيل أن الشافعي قد تولى القضاء لسنتين بأرض اليمن، وقيل أنه ليس منصباً رسمياً، بل هو العمل الذي  .3
 كان عند السلطان النجراني المشار له في النقطة السابقة.

المحطة الرابعة والأخيرة، انتقاله مكبلاً من اليمن إلى العراق مركز الحكم في تلك الفترة بعد وشاية للسلطان وهو آن ذاك  .4
هارون الرشيد بأن الشافعي يؤلب العلويين ويجهز للخروج عليه، بوصفه إمام مجتهد متبع وقرشي مطلبي، وكان الشافعي قاب قوسين 

 رعاية االله له ورجاحة عقله واستقامة لسانه وشفاعة قاضي الدولة محمد بن الحسن، الذي أعجبه من الحكم عليه بالإعدام لولا



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 15 -  

 بالشافعي منطقه وعقله وعبارته.

ما عدى ذلك كان الشافعي يمارس نشاطه العلمي الاعتيادي، ولم أجد بحسب اطلاعي أن الشافعي تلقى من جهة ما مبلغاً من 
ردوداً على الحنفية أصحاب النفوذ والقريبين من السلطة في بغداد وهذا لا يكون من صنيع من المال، كما أن الشافعي قد كتب 

هـ، وذلك أثار حفيظة الحنفية 195يتماشى مع رغبات السلطات الحاكمة المستبدة، بل إن مذهبه القديم قد تأسس هناك في حدود سنة 
 نا الشافعي.الذين أكثروا من الرد عليه وذكره في كتبهم بقولهم: وخالف

كما أن الشافعي إمام من الأئمة المحسوبين على العلويين المغضوب عليهم من قبل الحكام الأمويين والعباسيين، وليس من 
  مصلحتهم تقريبه ورفع اسمه، فضلاً عن إعطائه صفة رسمية يمثل من خلالها الدولة.

ة والمدينة واليمن وبغداد أكثر من عشر مرات، والقريب من وأخيراً الشافعي رجل كثير الترحال أحصيت أنه تنقل بين غزة ومك
  الحكام والسلاطين عادةً ما يستقر به المقام في بلد واحد، لطيب عيشه به.

أما رسالة الإمام الشافعي أول دواوين علم الأصول، فقد كانت بواعث تصنيفها غير المباشرة هي ضبط عملية الاجتهاد، وضبط 
ح، أما السبب المباشر فكما هو معلوم أن رسالة توجهت للشافعي من العراق ومن أحد أعلام محدثي ذلك عملية التعارض والترجي

العصر الإمام عبد الرحمن بن مهدي، يطلب منه وضع كتاب يبين فيه طريقة التعامل مع الأخبار، وخبر الواحد، والتعارض 
ت ع هذا الكتاب، الذي أخذ من الشافعي وقتاً يقرب من سبع سنواوالترجيح، فوافق ذلك رغبة في نفس الإمام الشافعي حفزته لوض

أجال فيها نظره في الكتاب والسنة والأخبار والفتاوى والاجتهادات حتى استطوله عبد الرحمن بن مهدي، مما جعل المحدث الكبير 
جوابك  ك يسألك، وهو متشوف إلىعلي بن المديني يراسل الشافعي بقوله: " أجب عبد الرحمن بن مهدي عن كتابه، فقد كتب إلي

  ، فبعث بعد ذلك الشافعي بكتابه إليه مع الحارث بن سريج الناقل الأمين.)114("
ومن المعلوم أن الشافعي كتب الرسالة وهو في مكة، والطلب جاءه من بغداد، وفي اختيار شخص الإمام الشافعي وقفة، فلم لم 

لو كان ذلك فهل تمكث صفقة سياسية أو طبخة مدروسة وفق تعبير الحداثيين سبع يُطلب ذلك من علماء بغداد وفيهم من فيهم، ثم 
  سنوات، لو كانت السلطات تريد ذلك لجهزته في يوم وليلة.

ثم أمرٌ في غاية الأهمية، وهو أن الرسالة التي بين أيدينا اليوم ليست هي التي وصلت إلى عبد الرحمن بن مهدي، بل كل النسخ 
التي أملاها الشافعي إملاءً وليس كتابةً،  )115(ن الرسالة هي النسخة الثانية أو الثالثة وفق اجتهاد بعض الباحثينالموجودة اليوم م

، فلو كانت السلطات تريد من الرسالة أن تحكم )116(على تلميذه وأشهر رواة مذهبه الجديد في مصر الربيع بن سليمان المرادي
  عليها بما يحفظ استمرار وجودها.وتسيطر لنسخوا منها نسخاً وجمعوا الناس 

ولو كان في مرحلة الرسالة الأولى أدنى شبهة لعلاقة بين الشافعي والسلطات السياسة، لانتفت تلك الشبهة عند انتقال الشافعي 
بل  ،لمصر، كأن يعلن مثلاً حرمة رواية الكتاب أو نقل حرف عنه ونسبته إليه كما فعل مع كتبه الأخرى التي وضعها في العراق

  حتى لو كان في نفس الشافعي شبهة من كتابه لما أعاد إملاءه وهو الذي أنهكه المرض وأوشكت روحه أن تفارق جسده.
بل الملفت في ذلك أن الشافعي زاد على مباحث الرسالة الأولى، فقد نقل ابن العماد الحنبلي، أن طلب عبد الرحمن بن مهدي 

مية التي تشغل باله، وهي في معاني القرآن، ومقبول الأخبار، والإجماع، والناسخ كان مقتصراً على عدد من القضايا العل
، أي أربع مباحث بينما الرسالة التي بين أيدينا تحتوي على سبعة عشر مبحثاً كما سيمر معنا، مما يؤشر أن باعث )117(والمنسوخ

  الشافعي علمي بحت، لكونه عمق مباحثه وفصل فيها وزاد عليها.
و وَجَدَ واحد من أقرانه أو طلابه أو مؤرخي ذاك الزمان أدنى شبهة لنقلها لنا كما نقلوا لنا تفاصيل كثيرة من حياته وحياة كما أنه ل

كثير ممن سبقه أو لحقه، ولو وجد واحد من أعلام الأصوليين عبر تلك العصور أن الشافعي استقرأ الكتاب والسنة بشكل خاطئ أو 
على طريقته ومنواله، وفي العقل يستحيل تواطء كل تلك  )118(نا، بل الكل سائر من كل الفرق سنة وشيعةفهم فهماً مغلوطاً لنقله ل

  الكثرة الكاثرة عقب كل تلك السنين على الخطأ.
وأخيراً بعد توفيق من االله في قراءة هذا السفر العظيم أكثر من مرة، وقراءة بعض ما كتب في تحليل مادته، فإن بيانها بإيجاز 

  .)119(ي تماماً على تلك الأوهام التي اصطنعها الحداثيين، وتبدد كل تلك الثرثرة التي جاؤوا بهايقض
تدور محاور الرسالة حول سبعة عشر موضوعاً، وهي: الاجتهاد والتقليد، الإجماع، الاختلاف، الاستحسان، البيان، التعارض 

  ياس، المجمل والمفسر، النسخ، النص، النهي، الواجب، الأصل والفرع.والترجيح، الخاص والعام، السُنة، قول الصحابي، القرآن، الق
وقد استوحى الشافعي القواعد الأصولية التي وضعها، من ثلاثة أمور، الأولى قواعد أصولية استوحاها من كلام العرب وقواعدهم، 

  دراك المعاني الجامعة بين النصوص.الثانية قواعد استوحاها من العُلماء السابقين عليه، الثانية قواعد استنبطها من إ



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 16 -  

وانتهج الشافعي في أسلوبه منهج الرجل المحاور وهذا يعزز من دفاعنا عن هذا الإمام وعن سفره الجليل فالمستبد والشمولي من 
ها من دأبرز سماته رفض فكرة الحوار أو الاستماع للآخر، كما أن من منهجه في الكتاب أنه يبدأ بتقرير القاعدة ثم يجمع شواه

  القرآن والسنة، وعادةً ما يربط بين القاعدة والمثال.
وقد تميزت تقريرات الشافعي بالدقة والبيان وجزالة اللفظ، والحرص على الدقة في تحرير المسائل مع ضبط العبارة، كما طرح 

  جملة من المصطلحات الجديدة التي لم تعرف من قبله.
لكتب الأصولية التي جاءت من بعده بشكل واضح، وقد خالفه بعض العُلماء في حجية وقد تركت الرسالة أثراً بارزاً في كل ا

  بعض المصادر التشريعية كالاستحسان مثلاً ووافقه آخرون مع إقرار الجميع له بالفضل.
حكم لهذا ولم يستطع الحداثيون أن يثبتوا عبر نصوص أو حوادث معينة ارتباط حقيقي بين الشافعي ورسالته وبين أنظمة ا

، وإنما اجتروا ما كتبه المستشرقون سابقاً دون تحقيق ونظر، وقد اعترف أحد أعلام الحداثيين صراحة أن الكل يجتر )120(المستبدة
ما فاه به المستشرقون حيث قال الدكتور عبد المجيد الشرفي: " ومن الغريب أننا في الوقت الذي كنا فيه ننتظر من بعض المفكرين 

أن يصدروا في قراءاتهم للفكر وللتراث الإسلامي من وجهة نظر موضوعية، تحقق استقلالهم الفكري وتجردهم العرب المعاصرين 
 نعن الأحكام المسبقة والتقييمات الإيديولوجية في المعرفة الاستشراقية التقليدية، إذا بثلة من أولئك المفكرين العرب المعاصرين يجمعو 

ن شاخت وبرانشفيك في حق الشافعي؛ بحيث يلاحظ أن مواقف هؤلاء من المشروع التأسيسي على اجترار ما فاه به قديماً كلٌ م
  .)121(للشافعي لا تعدو أن تكون استنساخاً لما قاله قديماً المستشرقان المذكوران "

  
  الخاتمة

  النتائج:
ارجية والتفكير دون مؤثرات خالحداثة هي تيار فكري معاصر يدعوا إلى الثورة على الموروث، وإلى تحكيم العقل المجرد  .1

  أو أحكام مسبقة، وتدعوا إلى نبذ فكرة التقديس.
أطروحات الحداثيين العرب، وأدواتهم النقدية، ومناهجهم الفكرية، تجعلنا نجزم أنهم مجرد صورة مرآتيه عن الفلسفات  .2

ى طبق حداثيو الغرب تلك النظريات علالغربية، وما هم إلا مطبقين لتلك النظريات على نصوص الوحيين القرآن والسنة، كما 
 نصوص الكتاب المقدس.

اهتم الحداثيون بدراسة التراث الإسلامي، ودراسة النُصوص المكونة لهذا التراث وعلومه، وسلكوا في نقده عدداً من المسالك،  .3
 ل الفقه.ارسوا عليها النقد علم أصو واتبعوا العديد من المناهج كالبنيوية، والتاريخية، والتفكيكية، ومن جملة تلك العلوم التي م

ارتكزت أفكار الحداثيين في نقد نشأة علم الأصول على الربط بين النشأة وبين ظهور أول المصنفات فيه، وهي هنا رسالة  .4
اسية يالشافعي، ثم دراسة طبيعة العصر الذي ظهر فيه الشافعي سياسياً واجتماعياً، للخلوص بأن هذا العلم نشأ لخدمة الأغراض الس

 الاستبدادية وأن هذا العلم مكرس للحجر على العقول من الاجتهاد والتفكير.

فندت آراء الحداثيين من خلال بيان أسبقية علم الأصول كأدوات اجتهادية وطرائق للتعامل مع النص الشرعي على ظهور  .5
 وبعد عصره.المصنفات فيه، وأن ما دونه الشافعي لا يخرج عما مارسه النبي وصحابته في عصره 

سيرة الإمام الشافعي، ومضامين كتابه الرسالة تعزز خلوه عن أي نزعات سياسية، أو نزعات عند الشافعي لخلق حالة من  .6
 الهيمنة على عملية الاجتهاد في الشريعة الإسلامية، إنما غرضه تنظيم وضبط عملية الاجتهاد.

 التوصيات:

وأفكار التيارات الفكرية المعاصرة، وخصوصاً منها التيار الحداثي أوصي بإنشاء مراكز بحث مختصة في دراسة آراء  .1
  العربي، وتطوير أدوات هذه المراكز في مجابهة الشبهات التي تطرح من قبل هذه التيارات.

توسيع دائرة النشاط الإعلامي المجابه لتلك التيارات، وتحصين الأجيال من تسرب أفكار منحرفة، وتصورات مغلوطة  .2
 عن الدين وعلومه وأعلامه.لعقولهم، 

اعتماد كُليات الدراسات العُليا لخطط وبرامج في الرد على ما تثيره هذه التيارات المعاصرة من شبهات، من خلال كتابة  .3
رسائل مختصة في كلٍ من مرحلتي الماجستير والدكتوراه، وأولى الكُليات التي يجب عليها الاضطلاع بهذه المهمة هي كلية الشريعة، 

  لية اللغة العربية وآدابها.وكُ 

 



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 17 -  

  الهوامـش
  
، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه المكتبة الهاشمية، بيروت لبنان، 1البيضاوي، عبد االله بن عُمر، منهاج الوصول إلى علم الأصول، ط )1(

  .38مـ، ص2015هـ 1435
  .25مـ، ص2011هـ 1432، دار ابن حزم بيروت لبنان، 1دردور، إلياس، علم أصول الفقه دراسة تاريخية، ط )2(
، 64، 57، 33، 26، 19، 17أنظر مثلاً ما كتبه نصر حامد أبو زيد في كتابه، الإمام الشافعي وتأسيس الأيدولوجيا الوسطية، ص )3(

  .67وعبد المجيد الصغير في كتابه المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية، ص
عربي، مغربي الجنسية، درس الفلسفة في فرنسا، واهتم بالتراث الصوفي هو عبد المجيد الصغير، أحد كتاب الحداثة في العالم ال )4(

  والأصولي، من أشهر كتبه كتاب المعرفة والسُلطة في التجربة الإسلامية قراءة في نشأة علم أصول الفقه، وهو ما زال على قيد الحياة.
  .76عبد المجيد، المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية، ص، الصغير )5(
مـ، مشهور بغزارة مؤلفاته، وله كتاب مفرد في علم 1932حنفي، أحد رموز الحداثة اليساريين، مصري الجنسية، ولد سنة  هو حسن )6(

ال على ، وهو ما ز -بنية النص وتكوين النص  –أصول الفقه، تحت عنوان من النص إلى الواقع محاولة لإعادة بناء علم أصول الفقه 
  قيد الحياة.

  .35ص، 1المرجع السابق، ج )7(
م، تحقيق وضبط عبد السلام هارون، دار الفكر للطباعة 6، 1هـ، معجم مقاييس اللغة، ط395القزويني، أحمد بن فارس بن زكريا، ت  )8(

، 1هـ، معجم مقاييس اللغة، ط395. القزويني، أحمد بن فارس بن زكريا، ت 36، ص 2مـ، ج1979هـ 1399والنشر والتوزيع، القاهرة، 
، وابن منظور، جمال 222مـ، ص 1979هـ 1399السلام هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، م، تحقيق وضبط عبد 6

م، إصدار وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية 10 1هـ، لسان العرب، ط711الدين محمد بن مكرم، ت 
  .436ص  2بعة الأميرية، جمـ، مصورة عن الط 2010هـ 1431السعودية، 

  .36، ص 2القزويني، معجم مقاييس اللغة، ج )9(
  .223+  222الأصفهاني، المفردات، ص  )10(
  .439 – 436، ص 2ابن منظور، لسان العرب، ج )11(
  .439 – 436، ص 2، وابن منظور، لسان العرب، ج222يراجع: الأصفهاني، المفردات، ص )12(
، مركز 1أليف الفلسفي العربي المعاصر (محمد أركون، محمد الجابري، هشام جعيط)، طاليعقوبي، عبد الرحمن، الحداثة الفكرية في الت )13(

  .285مـ، ص2015هـ 1436نماء للبحوث والدراسات، بيروت لبنان، 
  .9مـ، ص 2015هـ 1436، دار الذخائر، بيروت لبنان، 2سعيد عبد اللطيف، مقالات نقدية في الحداثة والعلمانية، ط، فودة )14(
 أحمد، الحداثة وبعض العناصر المحدثة في القصيدة العربية المعاصرة، مجلة عالم الفكر، المجلد التاسع عشر، العدد المهنا، عبد االله )15(

  .6مـ، ص1988الثالث، الكويت، 
، مركز البحوث 1، ط-دراسة تحليلية نقدية  –محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثي العربي من أصول الاستدلال في الإسلام ، القرني )16(

  .54مـ، ص2013هـ 1434لدراسات في مجلة البيان، لندن بريطانيا، وا
  .13مـ، ص2015هـ 1436، دار الذخائر، بيروت، 2سعيد عبد اللطيف، معاصر، مقالات نقدية في الحداثة والعلمانية، ط، فودة )17(
  المرجع السابق. )18(
الاجتماع والسياسة في عالمنا المعاصر، وهو ما زال هو يورغن هابرماس، فيلسوف وعالم اجتماع ألماني معاصر، ويعد من أهم عُلماء  )19(

على قيد الحياة، له العديد من الكتب من أبرزها نحو مجتمع عقلاني، وكتاب الخطاب الفلسفي للحداثة، والعقلانية والدين، وصاحب 
  نظرية فلسفية تعرف بنظرية الفعل التواصلي.

  .5مـ، ص1995شي)، وزارة الثقافة السورية، دمشق، هبرماس، القول الفلسفي للحداثة، (ترجمة فاطمة الجيو  )20(
هي موسوعة إلكترونية من إنتاج وتحديث شركة مايكروسفت متوفرة على شكل أقراص مدمجة، وتماثل الموسوعات الورقية الضخمة من  )21(

  ناحية الموثوقية والموسوعية، ومتوفرة بثمان لغات.
كر الحداثي في العالم العربي، من أشهر مؤلفاته الإسلام والحداثة، وتحديث الفكر هو عبد المجيد الشرفي، تونسي الجنسية، من رواد الف )22(

  الإسلامي، وهو معاصر وما زال على قيد الحياة.
  ، بتصرف يسير جداً.24مـ، ص 1991، الدار التونسية للنشر، تونس 2الشرفي، عبد المجيد، معاصر، الإسلام والحداثة، ط )23(
  مـ،1990مـ بمدينة برشيد، حاصل على الدكتوراه من جامعة السوربون بباريس سنة 1949ربي، ولد سنة هو أحمد المديني كانت وناقد مغ )24(
، 5/184مـ، الصمت الحداثة عزلة النص وهرطقة التنظير الحداثة الأخرى، مجلة كتابات معاصرة، مج1993المديني، أحمد، حزيران  )25(

  .14ص
مـ من المدرسة العُليا للأساتذة بمكناس، ويعمل مراسلاً لجريدة 1994رج سنة هو إبراهيم محمد القهوايجي، كاتب مغربي معاصر، تخ )26(



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 18 -  

  الاتحاد الاشتراكي.
  القهوايجي، إبراهيم محمد، تأملات في الحداثة العربية الأدبية، مقال منشور. )27(
حداثة في أشهر مفكري ال هو البرفسور كمال أبو ديب، سوري الجنسية ومعاصر، مدرس للغة العربية وآدابها في جامعة لندن، ويعتبر )28(

  مجال اللغة والأدب العربي.
  .37، ص86مـ، الحداثة وسلطة النص، مجلة فصول، العدد 2004كمال، أيلول ، أبو ديب )29(
، 42المصري، أنس سليمان، المنطلقات الفكرية والعقدية لدى الحداثيين للطعن في مصادر الدين، مجلة دراسات، الجامعة الأردنية، مج )30(

  .81مـ، ص2015، 1العدد 
  وإن لم ينطبق على ما عرضت أو قرأت من تعريفات كثيرة تعريفاً واحداً حدياً وفق تواضع المناطقة. )31(
مـ، 2012هـ 1433، المكتبة الإسلامية، القاهرة، 1باحو، مصطفى السلاوي، معاصر، العلمانيون العرب وموقفهم من الإسلام، ط )32(

  .340ص
مـ، 2014هـ 1435، مركز الفكر المعاصر، السعودية جدة، 2لاتجاهات الفكرية المعاصرة، طظافر بن سعيد، نهج الاعتزال في ا، شرقة )33(

  وما بعدها، وإن كان المؤلف قد تطرق لتيار فكري آخر غير المعني من دراستي إلا أنه أفادني في هذا الجانب. 12ص
، مركز الفكر المعاصر، السعودية، 2لنص الشرعي، طالعتيبي، سعد بن بجاد، معاصر، موقف الاتجاه العقلاني الإسلامي المعاصر من ا )34(

محمود علي أحمد، معاصر، موقف المدرسة العقلية المعاصرة من علوم القرآن وأصول التفسير، ، . والبعداني39مـ، ص2013هـ 1434
حسن حنفي وموقفه فهد محمد، منهج ، . والقرشي27، ص1مـ، ج2015هـ 1436م، مركز تفسير للدراسات القرآنية، السعودية، 2، 1ط

  .12مـ، ص2013هـ 1434، مركز البيان للدراسات والأبحاث، لندن، 1من أصول الاعتقاد دراسة تحليلية نقدية، ط
م، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر، 5، 2هـ، الجواهر المضية في طبقات الحنفية، ط775القرشي، عبد القادر بن محمد ت  )35(

  .156، ص1مـ، ج1993هـ 1413السعودية، 
  أنظر طبقات المعتزلة لأحمد بن يحيى بن المرتضى. )36(
مـ، 2011هـ 1432، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1بزا، عبد النور، معاصر، نظرية التعليل في الفكرين الكلامي والأصولي، ط )37(

  .86ص
  .275مـ، ص2002، رؤية للنشر والتوزيع، 1وريغ، لحسن وأشرف عبد القادر، العلمانية مفاهيم ملتبسة، ط )38(
، تعليق هاشم صالح، دار الطليعة للطباعة 1مـ، قضايا في نقد العقل الديني كيف نفهم الإسلام اليوم؟، ط2010أركون، محمد ت  )39(

  .276مـ، ص1995والنشر، بيروت، 
تلت وفاته بمرحلة  مـ، محور من محاور تاريخ الفلسفة إذ سميت المرحلة التي1900مـ وتوفي 1844هو فريدرك وليام نيتشه، ولد سنة  )40(

 ما بعد الحداثة، مشهور بعدائه للدين والإله والمرأة التي قال إنها الخطأ الثاني الله، من أشهر أقواله موت الإله، التي قالها في خضم
النور  ي، دارسمير العبيد، حربه على الكنسية وفسرت الكلمة بعدد من التفسيرات ليس هذا مجال بيانها، أنظر: نيتشه رائد الحداثة

  .24المبين، ص
مـ، أكمل تعليمه في جامعة السوربون 2010مـ وتوفي سنة 1928هو محمد أركون، رائد من رواد الحداثة العرب، ولد في الجزائر سنة  )41(

بفرنسا وتتلمذ على يد المستشرق الفرنسي لوي ماسينيون، وكان موضوع أطروحته في الدكتوراه عن ابن مسكويه، عمل مدرساً في جامعة 
  السوربون حتى وفاته، مارس منهج النقد التاريخي على التراث الإسلامي وكتب في ذلك عدد من المؤلفات.

، ترجمة وتعليق هاشم صالح، دار البيضاء المركز الثقافي العربي، 2مـ، تاريخية الفكر العربي والإسلامي، ط2010أركون، محمد ت  )42(
  .133ص  – 132مـ، ص 1996بيروت، 

  .102صالمصدر نفسه،  )43(
. وأركون، 136مـ، ص2010، دار الطليعة، بيروت، 1. وصالح، هاشم، الإسلام والانغلاق اللاهوتي، ط84الربيعو، تركي علي، ص )44(

  .326مـ، ص2009، دار الطليعة، بيروت، 1محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ط
  .32مـ، ص2005، دار مصر المحروسة، القاهرة، 1سيد، أهل الدين والدمقراطية، ط، القمني )45(
، دار التنوير للطباعة والنشر 1إسبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة وتقديم  حسن حنفي، مراجعة الدكتور فؤاد زكريا، ط )46(

، ذكر حسن حنفي هذه العبارة تحت الباب الخامس عشر وهو بعنوان نشأة دولة العبرانيين وسقوطها، 97مـ، ص2005والتوزيع، بيروت، 
  رة إسبينوزا وهو كان يسرد كل شيء ويقرره وفق فكره، وله عبارات أكثر شناعة من ذلك في حق االله ورسله وكتبه.وذلك وفق نظ

  .54مـ، ص2006، مكتبة دار الندوة، القاهرة، 1سيد، الحزب الهاشمي، ط، القمني )47(
مـ، 1994طباعة والصحافة والنشر، دمشق، ، دار دمشق لل1طيب، مقدمات أولية في الإسلام المحمدي الباكر نشأة وتأسيساً، ط، تيزيني )48(

  .535ص
  .411-410طيب، مقدمات أولية، ص، تيزيني )49(
، المركز 1نصر حامد، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، ط، . وأبو زيد113وص 78محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ص، أركون )50(



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 19 -  

  .265 – 264يخية الفكر العربي، صمحمد، تار ، . وأركون52ص – 51وص 49مـ، ص1998الثقافي العربي، بيروت، 
  .135. وصالح، هاشم، الإسلام والانغلاق اللاهوتي، ص69محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ص، أركون )51(
  سيأتي التعريف به بشكل مستقل )52(
  .209مـ، ص2008، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1مـ، نقد الخطاب الديني، ط2010نصر حامد ت ، أبو زيد )53(
  .85الفكر العربي، ص محمد، تاريخية، أركون )54(
  أنظر على وجه الخصوص كتب الدكتور سيد القمني. )55(
  .156مـ، ص2008، دار مصر المحروسة، القاهرة، 1سيد، شكراً ابن لادن، ط، . والقمني127سيد، أهل الدين والدمقراطية، ص، القمني )56(
  .98مـ، ص2013هـ 1434رة، ، دار السلام، القاه1الحارث فخري عيسى، الحداثة وموقفها من السنة، ط، عبد االله )57(
السوفسطائية مذهب فلسفي ينكر حقائق الأشياء، ويزعم أن الأشياء ما هي إلا أوهام وخيالات وهو مذهب قديم، وهذه الكلمة مشتقة من  )58(

، الأولى ققولنا سوفا واسطا وهي كلمة يونانية قديمة تدل على ما ذكرناه أول الكلام، وهم كما قال المحققون في علم الكلام ثلاث فر 
وتسمى (العِنادية) الذين ينكرون حقائق الأشياء، ويزعمون أنها أوهام كالنقوش المختلفة على الماء، وسبب تسميتهم بذلك لعنادهم في 

جياً ر الحقائق، والثانية تسمى (العِندية) ينكرون ثبوت الحقائق في الخارج ويزعمون أن الحق هو ما يراه الإنسان حقاً لا أنا له مصداقاً خا
ومنه سمو بالعندي أي أن الحق عندي كذا وعند غيري كذا وحاصل كلامهم أن لا حق في الخارج وإنما هي كلها توهمات حاصلة في= 
= الذهن، والثالثة تسمى (باللاأدرية) وهو الشك في كل شيء حتى في كونه يشك أو لا يشك ولكنهم أحسن حالاً ممن سبقهم إذ لا 

  ائق خارجة عن الذهن ولكنهم يشكون فيها.ينكرون إمكان إثبات حق
الخيالي)، تأليف رمضان بن محمد الحنفي ومصلح  –الكستلي  –أنظر: المجموعة السنية على شرح العقائد النسفية (رمضان أفندي 

، 1ط الدين بن محمد القسطلاني وأحمد بن موسى شمس الدين الخيالي، عني بها مرعي حسن الرشيد، دار نور الصباح، تركيا،
  فما بعدها. 102مـ، ص2012

هـ 1420، مكتب الطيب، القاهرة، 2سفر عبد الرحمن، العلمانية نشأتها وتطورها وآثارها في الحياة الإسلامية المعاصرة، ط، الحوالي )59(
  وما بعدها. 123مـ، ص1999

  .20-19مـ، ص2014 ، دار النور المبين، عمّان الأردن،1العمري، علي محمود علي، المحصل في فلسفة الحداثة، ط )60(
مـ، 2004ه ـ1425م، تحقيق عبد االله محمد الدرويش، دار يعرب، دمشق، 2، 1ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدمة ابن خلدون، ط )61(

  عنوان الفصل الثالث والعشرون.
والعشرين من العمر إلى مـ، رحل وهو شاب في الرابعة 1873مـ وتوفي 1801هو رفاعة رافع الطهطاوي، مصري الجنسية، ولد سنة  )62(

  فرنسا، تعلم لغتهم وترجم عدداً من كتبهم الفلسفية، وكان من رواد النهضة ودعاتها.
مـ 1838هو محمد بن جمال الدين الأفغاني، من أفغانستان والبعض شكك في ذلك وقال هو إيراني الجنسية شيعي المذهب، ولد سنة  )63(

الم طالباً ومعلماً، من المؤكد أنه كان عضواً في المحفل الماسوني رغم نفي البعض مـ، تنقل في عدد من بلدان الع1898وتوفي سنة 
لذلك وتأويل آخرين، إلا أن مما لا شك فيه أنه صاحب مدرسة أثارت العديد من القضايا والشكوك في مختلف مجالات علوم الشريعة، 

  وكانت لها أثراً بالغاً فيما بعدها.
مـ، كان تلميذاً باراً لشيخه الأفغاني كرس حياته لنشر فكره 1905مـ وتوفي 1849، ولد في مصر سنة هو محمد بن عبده بن خير االله )64(

  وآراءه التي كانت لها الأثر البارز في جامعة الأزهر حتى الساعة كونه أحد الأعلام المحسوبين عليها في تلك الفترة.
مـ، تعرف على الأفغاني ومحمد عبده من خلال كتاب الأول 1935مـ وتوفي سنة 1865هو محمد رشيد رضا، ولد في القلمون سنة  )65(

العروة الوثقى الذي أحدث تغيراً في فكره من صوفي منكفئ على نفسه إلى مصلح، كان رضا على خطا صاحبيه في بداية أمره إلا أنه 
  صحح كثيراً في آخر حياته.

د االله الشريف دراسة تطبيقية على تفسير المنار، تأليف شفيق بن عب للتوسع أنظر: موقف المدرسة العقلية الحديثة من الحديث النبوي
  شقير، المكتب الإسلامي، بيروت.

مـ، في محافظة المنيا من جمهورية مصر العربية، أثار كتابه الإسلام وأصول الحكم زوبعة 1888هو علي أحمد عبد الرازق، ولد سنة  )66(
م)، وقد استدعى مؤلفه هذا سيلاً من الردود حتى وقتنى الحاضر؛ لأن الحداثيين فكرية لدعوته للفصل بين الإسلام والسياسة (الحك

  مـ.1966وأضرابهم ما زالوا يتكؤون عليه لتمرير أفكارهم ومشاريعهم الهدامة، توفي علي عبد الرازق سنة 
  خصوصاً فيما يتعلق بالغيب، وحدود العقل وما يقبله ويرفضه، والإيمان بالشيء تجريبياً. )67(
  فيما يتعلق بالمرأة ودورها في الحياة الاجتماعية. خصوصاً  )68(
مـ، له العديد من المؤلفات حول تاريخ شعوب الشرق الأوسط، منها كتاب القاهرة، توفي سنة 1924كاتب ومؤرخ انجليزي، ولد عام  )69(

  مـ في إنجلترا.1981
  .132مـ، ص2007هـ 1433، ، ترجمة يحيى حقي، مكتبة مدبولي، القاهرة مصر1ستيوارت، ديزموند، القاهرة، ط )70(
، دار النور المبين، 1صالح، جاد االله بسام، إعجاز القرآن الكريم بين الفلسفة والحداثة دراسة تحليلية في الجذور الفلسفية للحداثة، ط )71(



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 20 -  

  .71مـ، ص2015هـ 1436عمّان، 
  .23مـ، ص1997ريان، محمد رشيد أحمد، الحداثة والنص القرآني، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية،  )72(
، دار 1سعيد عبد اللطيف، موقف ابن رشد الفلسفي من علم الكلام وأثره في الاتجاهات الفكرية الحديثة دراسة تحليلية نقدية، ط، فودة )73(

  .313مـ، ص2009هـ 1430الفتح للدراسات والنشر، عمّان، 
  وما بعدها. 19الشرفي، عبد المجيد، الإسلام والحداثة، ص )74(
  .155نيون العرب وموقفهم من الإسلام، صباحو، مصطفى، العلما )75(
  .4الحارث فخري عيسى، الحداثة وموقفها من السنة، ص، عبد االله )76(
مستفاد من محاضرة عليمة بعنوان: المدارس الحداثية العربية استلاب حضاري أم استرجاع نهضوي قراءة في المسار والآفاق، للمفكر  )77(

مـ، ومنشورة على قناة المعهد 2014 – 9 – 15عالمي للفكر الإسلامي بعمان، بتاريخ الجزائري عز الدين معميش، ألقيت في المعهد ال
  على موقع اليوتيوب.

  .67سورة النحل، آية رقم  )78(
 5هـ، م1419، تحقيق محمد حُسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 1الدمشقي، إسماعيل بن عمر، تفسير ابن كثير، ط )79(

  .201ص
  .219ة رقم سورة البقرة، آي )80(
  .115ص 7المرجع السابق، م )81(
  .43سورة النساء، آية رقم  )82(
هـ 1376، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة عيسى البابي الحلبي، 1القاسمي، محمد جمال الدين، تفسير القاسمي محاسن التأويل، ط )83(

  .253ص 6مـ، م1957
  .90سورة المائدة، آية رقم  )84(
  .85ص 8المرجع السابق، م )85(
  .33ف، لآية رقم سورة الأعرا )86(
، تحقيق عبد االله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب للنشر 1الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ط )87(

  .206، ص10مـ، ج2008والتوزيع، 
، مؤسسة 2علي أبو زيد، ط الباقلاني، محمد بن الطيب، التقريب والإرشاد الصغير، قدم له وحققه وعلق عليه الدكتور عبد الحميد بن )88(

  .399، ص1مـ، ج1998هـ 1418الرسالة ناشرون، بيروت لبنان، 
الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية يحيى بن يحيى الليثي، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه الدكتور بشار  )89(

، أنظر في نفس الأمر 607، رواية رقم 312، ص1، جمـ1996هـ 1416، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، 1عواد معروف، ط
  .1363رواية رقم 

  .1779، 1289، وأنظر كذلك في باب النهي رواية رقم 1290، رواية رقم 576، ص1الحديث صحيح، المرجع السابق، ج )90(
لرسالة العالمية، ، ا1البخاري، محمد بن إسماعيل، الجامع الصحيح، أشرف على تحقيقه شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، ط )91(

. والنيسابوري، مسلم 6872، رواية رقم 40، ص5مـ، كتاب الديات، باب قول االله تعالى" {ومن أحياها}، ج2011هـ 1432بيروت لبنان، 
مـ، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد قوله: لا إله إلا 2000هـ، 1421، دار الفيحاء دمشق، 2بن الحجاج، صحيح مسلم، ط

  .96، رواية رقم 56ص االله،
  .2375، رواية رقم 380، ص2الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ، ج )92(
  .2379، رواية رقم 384، ص2الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية الليثي، ج )93(
، الرسالة العالمية، بيروت لبنان، 1قره بللي، طالسجستاني، سليمان بن الأشعث، سنن أبي داود، تحقيق شعيب الأرنؤوط ومحمد كامل  )94(

  .338، رواية رقم 253، ص1مـ، ج2009هـ 1430
هـ، من قبيلة بربرية يقال لها صمودة، رحل إلى الإمام مالك في وقت متأخر من 152هو يحيى بن يحيى الليثي، ولد في الأندلس سنة  )95(

وعليها العديد من الشروح، وهي أوسع روايات الموطأ بعد رواية أبو مصعب حياته وسمع منه الموطأ وتعتبر روايته من أشهر الروايات 
الزهري التي تفضلها بثمانين رواية فقط، وسبب تقديمي لرواية الليثي على رواية أبو مصعب في الاستقراء أنني لم أجد رواية للأخير 

  هـ.234محققة بشكل متقن، توفي الليثي سنة 
. وبرمته: أي بحبله، والمراد: يسلم إلى أولياء 2154، رواية رقم 282، ص2الك بن أنس، الموطأ، جالحديث صحيح رواه، الأصبحي، م )96(

  المقتول يقتلونه قصاصاً.
  .839، رواية رقم 408، ص1المرجع السابق، ج )97(
  .946، رواية رقم 452، ص1الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية الليثي، ج )98(



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 21 -  

  .1867، رواية رقم 168، ص2المرجع السابق، ج )99(
  هـ، في دمشق. 65هـ، وتوفي سنة 2هو مروان ابن أبي الحكم الأموي القرشي، رابع خُلفاء دولة بني أمية، ولد سنة  )100(
مـ، 2007، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء المغرب، 1أبو زيد، نصر حامد، الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية، ط )101(

  .64+ ص 57+ ص 26+ ص 19+ ص 17، وللمزيد من النفول أنظر ص34ص – 33ص
  .56المرجع السابق، ص )102(
  صفحة تقريباً للدكتور محمد رواس قلعجي، في كتابه موسوعة فقه إبراهيم النخعي. 200وذلك وفق دراسة هامة وكبيرة من  )103(
  .65مـ، ص2006هـ 1432، دار الكتاب العربي، الأردن إربد، 1محمد علي، الدولة الأموية، ط، الصلابي )104(
، تحقيق محمد مرابي، دار ابن 1هـ، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر، ط825العسقلاني، أحمد بن علي ت )105(

  .234مـ، ص2013هـ، 1434كثير، دمشق، 
مـ، 2010هـ 1430بيروت لبنان،  ، دار ابن حزم،1عبد السلام، تطور علم أصول الفقه وتجدده (وتأثره بالمباحث الكلامية)، ط، بلاجي )106(

  .35ص
ه مقاربات نقدية في تاريخ علم أصول الفق –نظرة تحليلية  –، ودردور، إلياس، علم أصول الفقه دراسة تاريخية 35المرجع السابق، ص )107(

م، بيروت لبنان، ، دار ابن حز 1ومؤلفاته ورجاله ورصد لحركة نشاطه وتطوره وتنوع مناهجه ومدارسه عبر مختلف الأدوار والمراحل، ط
  .88مـ، ص2011هـ 1432

هـ 1424، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 3البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي، السنن الكبرى، ط )108(
  .11335، رواية رقم 260، ص6مـ، ج2003

مـ، 2008د االله الكندري، دار ابن حزم، بيروت لبنان، ، تحقيق  عب1العسقلاني، أحمد بن علي، توالي التأنيس بمعالي ابن إدريس، ط )109(
، دار الفكر العربي، القاهرة مصر. والكتب التي ترجمة للشافعي تتخطى الأربعين 1محمد، الإمام الشافعي حياته وعصره، ط، وأبو زهرة

  كتاب بين قديم ومعاصر.
مـ، المحاضرة 2012ها المنتدى الإسلامي في الشارقة، سنة من محاضرة للدكتور أكرم القواسمي في ندوة المذهب الشافعي التي عقد )110(

  الثامنة تحت عنوان، مصادر المذهب الشافعي وكيفية التعامل معها.
هذه المواقف الأربعة عبر عنها عبد المجيد الصغير بقوله: " لا ريب أن الشافعي، سواء من خلال تلك التجارب اليومية مع ممارسات  )111(

  .154رجل السلطة..."، ص
قد ضخم عبد المجيد الصغير هذه الحادثة أيما تضخيم ليعزز فكرته ويمازج بين سلطة العُلماء وسلطة رجال الدين، أنظرها في كتابه و  )112(

، أما عن سبب بعث والي مكة برسالة إلى والي المدينة كي يتوسط للشافعي هو صغر سنه، وتزاحم طلبة العلم على باب 152صفحة 
  قراء وتدريس بعض طلبة العلم.مالك مما جعله يمتنع عن إ

  .153عبد المجيد، المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية، ص، ، الصغير21محمد، الإمام الشافعي حياته وعصره، ص، أبو زهرة )113(
غدة، مكتبة ، تحقيق عبد الفتاح أبو 1النميري، يوسف بن عبد االله المشهور بابن عبد البر، الانتقاء في فضل الأئمة الثلاثة الفقهاء، ط )114(

  .122مـ، ص1997هـ 1417المطبوعات الإسلامية، حلب سوريا، 
  .64البلاجي، عبد السلام، تطور علم أصول الفقه وتجدده، ص )115(
هـ، في مصر، اتصل بالشافعي ولازمه طوال فترة مكثه في مصر التي 174هو الربيع بن سليمان بن عبد الجبار المرادي، ولد سنة  )116(

  هـ.270تبر أشهر رواة مذهبه الجديد، توفي سنة امتدت لأربع سنوات حتى اع
، دار الفكر، بيروت لبنان، 1هـ، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ط1089العكري، عبد الحي بن أحمد بن العماد الحنبلي، ت )117(

  .10، ص2مـ، ج1979هـ 1399
لم  السنة والإجماع تأثراً بمباحثهم الكلامية، كمالم ينكر الشيعة أصل الاحتجاج بالأدلة الأربعة المتفق عليها، وإن نازعوا في مفهوم  )118(

يخالفوا لا هم ولا غيرهم من الفرق على وجوب ضبط عملية الاجتهاد وتقنينها، أنظر المدخل إلى أصول الفقه الجعفري، تأليف القاضي 
  ر الولاء.يوسف محمد عمرو، دار المنهل اللبناني، وكذلك كتاب تاريخ علم الأصول، للشيخ مهدي علي بور، دا

استفدت في تحليل هذه المادة من محاضرة قيمة للدكتور عبد المجيد السوسوة، بعنوان: كتاب الرسالة للإمام الشافعي، من ندوة المذهب  )119(
  الشافعي التي عقدها المنتدى الإسلامي في الشارقة، وكانت محاضرته هي المحاضرة الثانية.

  قاصد الشريعة، مقال علمي منشور على الشبكة.رشواني، سامر، قراءة في نشأة علم الأصول وم )120(
، رؤية للنشر والتوزيع، 1الصغير، عبد المجيد، المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية قراءة في نشأة علم الأصول ومقاصد الشريعة، ط )121(

 .27مـ، ص2010
  
  

   



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 22 -  

  المراجعو  المصادر
  

 مـ.2004هـ 1425تحقيق عبد االله محمد الدرويش، دار يعرب، دمشق، م، 2، 1ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، مقدمة ابن خلدون، ط
م، إصدار وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، 10 1هـ، لسان العرب، ط711ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، ت 

  مـ، مصورة عن الطبعة الأميرية. 2010هـ 1431المملكة العربية السعودية، 
 .86مـ، العدد 2004كمال، الحداثة وسلطة النص، مجلة فصول، أيلول ، أبو ديب
 مـ.2007هـ 1428، دار الفكر العربي، القاهرة مصر، 1محمد، الإمام الشافعي حياته وعصره، ط، أبو زهرة
 مـ.2008، مكتبة مدبولي، القاهرة، 1مـ، نقد الخطاب الديني، ط2010نصر حامد ت ، أبو زيد
 مـ.1998، المركز الثقافي العربي، بيروت، 1، مفهوم النص دراسة في علوم القرآن، طنصر حامد، أبو زيد

، ترجمة وتعليق هاشم صالح، دار البيضاء المركز الثقافي العربي، بيروت، 2مـ، تاريخية الفكر العربي والإسلامي، ط2010أركون، محمد ت 
 مـ.1996

، تعليق هاشم صالح، دار الطليعة للطباعة والنشر، 1كيف نفهم الإسلام اليوم؟، ط مـ، قضايا في نقد العقل الديني2010أركون، محمد ت 
 مـ.1995بيروت، 

 مـ.2009، دار الطليعة، بيروت، 1أركون، محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ط
تنوير للطباعة والنشر والتوزيع، ، دار ال1إسبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة وتقديم حسن حنفي، مراجعة الدكتور فؤاد زكريا، ط

 مـ.2005بيروت، 
، دار 1الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية يحيى بن يحيى الليثي، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه الدكتور بشار عواد معروف، ط

 مـ.1996هـ 1416الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، 
 مـ.2012هـ 1433، المكتبة الإسلامية، القاهرة، 1قفهم من الإسلام، طباحو، مصطفى السلاوي، معاصر، العلمانيون العرب ومو 

، مؤسسة الرسالة 2الباقلاني، محمد بن الطيب، التقريب والإرشاد الصغير، قدم له وحققه وعلق عليه الدكتور عبد الحميد بن علي أبو زيد، ط
 مـ.1998هـ 1418ناشرون، بيروت لبنان، 

، الرسالة العالمية، بيروت 1امع الصحيح، أشرف على تحقيقه شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد وآخرون، طالبخاري، محمد بن إسماعيل، الج
 مـ.2011هـ 1432لبنان، 

 مـ.2011هـ 1432، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، 1بزا، عبد النور، معاصر، نظرية التعليل في الفكرين الكلامي والأصولي، ط
م، مركز تفسير للدراسات 2، 1صر، موقف المدرسة العقلية المعاصرة من علوم القرآن وأصول التفسير، طمحمود علي أحمد، معا، البعداني

 مـ.2015هـ 1436القرآنية، السعودية، 
 مـ.2010هـ 1430، دار ابن حزم، بيروت لبنان، 1عبد السلام، تطور علم أصول الفقه وتجدده (وتأثره بالمباحث الكلامية)، ط، بلاجي

، حققه وعلق عليه وخرج أحاديثه المكتبة الهاشمية، بيروت لبنان، 1عبد االله بن عُمر، منهاج الوصول إلى علم الأصول، طالبيضاوي، 
 مـ.2015هـ 1435

 مـ.2003هـ 1424، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 3البيهقي، أحمد بن الحسين بن علي، السنن الكبرى، ط
 مـ.1994، دار دمشق للطباعة والصحافة والنشر، دمشق، 1طيب، مقدمات أولية في الإسلام المحمدي الباكر نشأة وتأسيساً، ط ،تيزيني
 مـ.1999هـ 1420، مكتب الطيب، القاهرة، 2سفر عبد الرحمن، العلمانية نشأتها وتطورها وآثارها في الحياة الإسلامية المعاصرة، ط، الحوالي

مقاربات نقدية في تاريخ علم أصول الفقه ومؤلفاته ورجاله ورصد لحركة  –نظرة تحليلية  –علم أصول الفقه دراسة تاريخية دردور، إلياس، 
 مـ.2011هـ 1432، دار ابن حزم، بيروت لبنان، 1نشاطه وتطوره وتنوع مناهجه ومدارسه عبر مختلف الأدوار والمراحل، ط

 .مـ2011هـ 1432، دار ابن حزم بيروت لبنان، 1يخية، طدردور، إلياس، علم أصول الفقه دراسة تار 
 هـ.1419، تحقيق محمد حُسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، 1الدمشقي، إسماعيل بن عمر، تفسير ابن كثير، ط

 مـ.2010، دار الطليعة، بيروت، 1. وصالح، هاشم، الإسلام والانغلاق اللاهوتي، ط84الربيعو، تركي علي، ص
 مـ.1997ريان، محمد رشيد أحمد، الحداثة والنص القرآني، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 

 مـ.2007هـ 1433، ترجمة يحيى حقي، مكتبة مدبولي، القاهرة مصر، 1ستيوارت، ديزموند، القاهرة، ط
 مـ.1991، الدار التونسية للنشر، تونس 2الشرفي، عبد المجيد، معاصر، الإسلام والحداثة، ط

 مـ.2014هـ 1435، مركز الفكر المعاصر، السعودية جدة، 2ظافر بن سعيد، نهج الاعتزال في الاتجاهات الفكرية المعاصرة، ط، شرقة
، ، دار النور المبين، عمّان1صالح، جاد االله بسام، إعجاز القرآن الكريم بين الفلسفة والحداثة دراسة تحليلية في الجذور الفلسفية للحداثة، ط

 مـ.2015هـ 1436
، رؤية للنشر والتوزيع، 1عبد المجيد، المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية قراءة في نشأة علم الأصول ومقاصد الشريعة، ط، الصغير

 مـ.2010



  2018، 4، ملحق 4، عدد 45، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 23 -  

 مـ.2006هـ 1432، دار الكتاب العربي، الأردن إربد، 1محمد علي، الدولة الأموية، ط، الصلابي
، تحقيق عبد االله بن عبد المحسن التركي، دار عالم الكتب للنشر والتوزيع، 1جامع البيان عن تأويل آي القرآن، طالطبري، محمد بن جرير، 

 مـ.2008
 مـ.2013هـ 1434، دار السلام، القاهرة، 1الحارث فخري عيسى، الحداثة وموقفها من السنة، ط، عبد االله

، مركز الفكر المعاصر، السعودية، 2الإسلامي المعاصر من النص الشرعي، ط العتيبي، سعد بن بجاد، معاصر، موقف الاتجاه العقلاني
 مـ.2013هـ 1434

 مـ.2008عبد االله الكندري، دار ابن حزم، بيروت لبنان، ، تحقيق 1العسقلاني، أحمد بن علي، توالي التأنيس بمعالي ابن إدريس، ط
، تحقيق محمد مرابي، دار ابن كثير، دمشق، 1في مصطلح أهل الأثر، ط العسقلاني، أحمد بن علي، نزهة النظر في توضيح نخبة الفكر

 مـ.2013هـ، 1434
هـ 1399، دار الفكر، بيروت لبنان، 1هـ، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ط1089العكري، عبد الحي بن أحمد بن العماد الحنبلي، ت

 مـ.1979
 مـ.2014دار النور المبين، عمّان الأردن، ، 1علي محمود علي، المحصل في فلسفة الحداثة، ط، العمري
 مـ.2015هـ 1436، دار الذخائر، بيروت لبنان، 2سعيد عبد اللطيف، مقالات نقدية في الحداثة والعلمانية، ط، فودة
، دار الفتح 1ط ،سعيد عبد اللطيف، موقف ابن رشد الفلسفي من علم الكلام وأثره في الاتجاهات الفكرية الحديثة دراسة تحليلية نقدية، فودة

 مـ.2009هـ 1430للدراسات والنشر، عمّان، 
هـ 1376، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة عيسى البابي الحلبي، 1القاسمي، محمد جمال الدين، تفسير القاسمي محاسن التأويل، ط

 مـ.1957
هـ 1434، مركز البيان للدراسات والأبحاث، لندن، 1ة، طفهد محمد، منهج حسن حنفي وموقفه من أصول الاعتقاد دراسة تحليلية نقدي، القرشي

 مـ.2013
م، تحقيق عبد الفتاح محمد الحلو، دار هجر، 5، 2هـ، الجواهر المضية في طبقات الحنفية، ط775القرشي، عبد القادر بن محمد ت 

 مـ.1993هـ 1413السعودية، 
، مركز البحوث 1، ط-دراسة تحليلية نقدية  –ستدلال في الإسلام محمد بن حجر، موقف الفكر الحداثي العربي من أصول الا، القرني

 مـ.2013هـ 1434والدراسات في مجلة البيان، لندن بريطانيا، 
م، تحقيق وضبط عبد السلام هارون، دار الفكر للطباعة والنشر 6، 1هـ، معجم مقاييس اللغة، ط395القزويني، أحمد بن فارس بن زكريا، ت 

 مـ.1979هـ 1399، والتوزيع، القاهرة
 مـ.2006، مكتبة دار الندوة، القاهرة، 1سيد، الحزب الهاشمي، ط، القمني
 مـ.2005، دار مصر المحروسة، القاهرة، 1سيد، أهل الدين والدمقراطية، ط، القمني
 مـ.2008، دار مصر المحروسة، القاهرة، 1سيد، شكراً ابن لادن، ط، القمني

 مـ، تونس.1993الحداثة عزلة النص وهرطقة التنظير الحداثة الأخرى، مجلة كتابات معاصرة،المديني، أحمد، حزيران، الصمت 
، العدد 42المصري، أنس سليمان، المنطلقات الفكرية والعقدية لدى الحداثيين للطعن في مصادر الدين، مجلة دراسات، الجامعة الأردنية، مج

 مـ.2015، 1
لعناصر المحدثة في القصيدة العربية المعاصرة، مجلة عالم الفكر، المجلد التاسع عشر، العدد الثالث، المهنا، عبد االله أحمد، الحداثة وبعض ا

 مـ.1988الكويت، 
، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، مكتبة 1النميري، يوسف بن عبد االله المشهور بابن عبد البر، الانتقاء في فضل الأئمة الثلاثة الفقهاء، ط

 مـ.1997هـ 1417حلب سوريا، المطبوعات الإسلامية، 
 مـ.2002، رؤية للنشر والتوزيع، 1وريغ، الحسن وأشرف عبد القادر، العلمانية مفاهيم ملتبسة، ط

، مركز نماء 1اليعقوبي، عبد الرحمن، الحداثة الفكرية في التأليف الفلسفي العربي المعاصر (محمد أركون، محمد الجابري، هشام جعيط)، ط
  مـ.2015هـ 1436بيروت لبنان،  للبحوث والدراسات،

  
   



  غيث حلمي الملكاوي                                                                               موقف الحداثيين من نشأة علم أصول الفقه

- 24 -  

 

The Position of the Modernisis of the Emergence of Science Jurisprudence 

 

Gheith H. Al Malkawi* 

  

ABSTRACT 

Modernism is one of the most prominent contemporary intellectual currents, which Dvt are 
imported from Western monetary instruments in the understanding of the text and its interpretation 
and criticism, to re-read the text of Revelations Quran and Sunnah, and criticism of the Islamic 
heritage and its sciences and fields and figures, and among those sciences that guided her arrows 
Monetary aware of jurisprudence, which plays adjust the elicitation methods and ways of 
understanding the religious texts and semantics add to their wording. 
Research focuses on the statement of the position of the modernists of origination aware 
jurisprudence in the early codification at the hands of Imam Shafi'i, and the fact that his role in the 
formation of mental fundamentalism, adjust diligence methods, and the nature of his relationship 
with political governance systems of his time and the impact on the decision of Investigation 
fundamentalism. 
Keywords: Modernity, Heritage Assets, Shafei. 

 .38مـ، ص5. البيضاوي، عبد الله 1
 .25مـ، ص2011ھـ 1432، دار ابن حزم بيروت لبنان، 1. دردور، إلياس، علم أصول الفقه دراسة تاريخية، ط2
 .67في التجربة الإسلامية، ص. أنظر المجيد الصغير في كتابه المعرفة والسلطة 3
 . ھو قيد الحياة.4
 .76. الصغير، د. عبد المجيد، المعرفة والسلطة في التجربة الإسلامية، ص5
 . ما زال على قيد الحياة.6
 .35، ص1. المرجع السابق، ج7
 .436ص  2جمـ، مصورة عن الطبعة الأميرية،  2010ھـ 1431. والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية، 8
 .36، ص 2. القزويني، معجم مقاييس اللغة، ج9

 .223+  222. الأصفھاني، المفردات، ص 10
 .439 – 436، ص 2. ابن منظور، لسان العرب، ج11
 .439 – 436، ص 2، وابن منظور، لسان العرب، ج222. يراجع: الأصفھاني، المفردات، ص12
،ـ ص2015ھـ 1436. اليعقوبي، ، بيروت لبنان، 13  .285م
،ـ ص 2015ھ ـ1436، دار الذخائر، بيروت لبنان، 2. فودة، د. سعيد عبد اللطيف، مقالات نقدية في الحداثة والعلمانية، ط14  .9م
 .6مـ، ص1988، الكويت،  . المھنا15
 .54مـ، ص2013ھـ 1434. القرني، والدراسات في مجلة البيان، لندن بريطانيا، 16
 . فودة.17
 . المرجع السابق.18
 وصاحب نظرية فلسفية تعرف بنظرية الفعل التواصلي.. ، 19
 .5مـ، ص1995.ھبرماس، القول الفلسفي للحداثة، (ترجمة فاطمة الجيوشي)، وزارة الثقافة السورية، دمشق، 20
 . مة من ناحية الموثوقية والموسوعية، ومتوفرة بثمان لغات.21
 .. ديث الفكر الإسلامي، وھو معاصر وما زال على قيد الحياة22
 ، بتصرف يسير جداً.24مـ، ص 1991، الدار التونسية للنشر، تونس 2. الشرفي، عبد المجيد، معاصر، الإسلام والحداثة، ط23
 مـ، 1990. 24
 .14، ص184. /25
 . ھو ة الاتحاد الاشتراكي.26
 . القھوايجي، إبراھيم محمد، تأملات في الحداثة العربية الأدبية، مقال منشور.27
 اللغة والأدب العربي.. ھو في مجال 28
 .37، ص86مـ، الحداثة وسلطة النص، مجلة فصول، العدد 2004. أبو ديب، د. كمال، أيلول 29
،ـ ص2015، 1، العدد 2. 30  .81م
 . وإن لم ينطبق على ما عرضت أو قرأت من تعريفات كثيرة تعريفاً واحداً حدياً وفق تواضع المناطقة.31
 .340مـ، ص12. 32
33.. 
 .12مـ، ص013. 34
 ـ1413. ، السعودية، 35  .156، ص1مـ، ج1993ھ
 . أنظر طبقات المعتزلة لأحمد بن يحيى بن المرتضى.36
 .86مـ، ص011. بزا37
 .275مـ، ص2002، رؤية للنشر والتوزيع، 1. وريغ، لحسن وأشرف عبد القادر، العلمانية مفاھيم ملتبسة، ط38
 .276مـ، ص1995. ، بيروت، 39
 .24المبين، ص. العبيدي، دار النور 40
 . ھو.41
،ـ ص 1996. ي، بيروت، 42  .133ص  – 132م
 .102. المصدر نفسه، ص43
 . 326مـ، ص2009، دار الطليعة، بيروت، 1. ، محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ط44
 .32مـ، ص2005، دار مصر المحروسة، القاھرة، 1. القمني، د. سيد، أھل الدين والدمقراطية، ط45
 كتبه.. حق الله ورسله و46
 .54مـ، ص2006، مكتبة دار الندوة، القاھرة، 1. القمني، د. سيد، الحزب الھاشمي، ط47
 .535مـ، ص94. 48
 . 411-410. تيزيني، د. طيب، مقدمات أولية، ص49
50.– 265. 
 .135. وصالح، ھاشم، الإسلام والانغلاق اللاھوتي، ص69. أركون، د. محمد، نحو نقد العقل الإسلامي، ص51
 التعريف به بشكل مستقل. سيأتي 52
 .209مـ، ص2008، مكتبة مدبولي، القاھرة، 1مـ، نقد الخطاب الديني، ط2010. أبو زيد، د. نصر حامد ت 53
 .85. أركون، د. محمد، تاريخية الفكر العربي، ص54
 . أنظر على وجه الخصوص كتب الدكتور سيد القمني.55
 .156مـ، ص8. 56
 ـ1434، دار السلام، القاھرة، 1الحداثة وموقفھا من السنة، ط . عبد الله، د. الحارث فخري عيسى،57  .98مـ، ص2013ھ
  . دھا.58
 ـ420. 59  وما بعدھا. 123مـ، ص1999ھ
 .20-19مـ، ص2014، دار النور المبين، عمّان الأردن، 1. العمري، علي محمود علي، المحصل في فلسفة الحداثة، ط60
 ن.مـ، عنوان الفصل الثالث والعشرو004. ابن 61
 . إلى فرنسا، تعلم لغتھم وترجم عدداً من كتبھم الفلسفية، وكان من رواد النھضة ودعاتھا.62
 . علوم الشريعة، وكانت لھا أثراً بالغاً فيما بعدھا.63
 . ه وآراءه التي كانت لھا الأثر البارز في جامعة الأزھر حتى الساعة كونه أحد الأعلام المحسوبين عليھا في تلك الفترة.64
  .: الإسلامي، بيروت.65
.ـ1966. وأضرابھم ما زالوا يتكؤون عليه لتمرير أفكارھم ومشاريعھم الھدامة، توفي علي عبد الرازق سنة 66  م
 . خصوصاً فيما يتعلق بالغيب، وحدود العقل وما يقبله ويرفضه، والإيمان بالشيء تجريبياً.67
 عية..خصوصاً فيما يتعلق بالمرأة ودورھا في الحياة الاجتما68
 ـفي إنجلترا.1981. سنة 69  م
 .132مـ، ص2007ھـ 1433، ترجمة يحيى حقي، مكتبة مدبولي، القاھرة مصر، 1.ستيوارت، ديزموند، القاھرة، ط70
 ـ1436. عمّان، 71  .71مـ، ص2015ھ
 .23مـ، ص1997. ريان، محمد رشيد أحمد، الحداثة والنص القرآني، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 72
 ـ1430ودة الفتح للدراسات والنشر، عمّان، . ف73  .313مـ، ص2009ھ
 وما بعدھا. 19. الشرفي، عبد المجيد، الإسلام والحداثة، ص74
 .155. باحو، مصطفى، العلمانيون العرب وموقفھم من الإسلام، ص75
 .4. عبد الله، د. الحارث فخري عيسى، الحداثة وموقفھا من السنة، ص76
 . على موقع اليوتيوب.77
 .67. سورة النحل، آية رقم 78
 .201. ص79
 .219. سورة البقرة، آية رقم 80
 .115ص 7. المرجع السابق، م81
 .43. سورة النساء، آية رقم 82
 .253ص 6. ، م83
 .90. سورة المائدة، آية رقم 84
 .85ص 8. المرجع السابق، م85
 .33. سورة الأعراف، لآية رقم 86
،ـ ج2008. ، 87  .206، ص10م
 ـ1418بيروت لبنان، . ناشرون، 88  .399، ص1مـ، ج1998ھ
 .1363. رقم 89
 .1779، 1289، وأنظر كذلك في باب النھي رواية رقم 1290، رواية رقم 576، ص1. الحديث صحيح، المرجع السابق، ج90
 .96، رواية رقم 56.: لا إله إلا الله، ص91
 .2375واية رقم ، ر380، ص2. الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ، ج92
 .2379، رواية رقم 384، ص2. الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية الليثي، ج93
،ـ ج2009ھـ 0 .94  .338، رواية رقم 253، ص1م
.ـ234. رواية للأخير محققة بشكل متقن، توفي الليثي سنة 95  ھ
 . لياء المقتول يقتلونه قصاصاً.96
 .839، رواية رقم 408ص، 1. المرجع السابق، ج97
 .946، رواية رقم 452، ص1. الحديث صحيح رواه، الأصبحي، مالك بن أنس، الموطأ برواية الليثي، ج98
 .1867، رواية رقم 168، ص2. المرجع السابق، ج99

 دمشق.ھـ، في  65ھـ، وتوفي سنة 2. ھو مروان ابن أبي الحكم الأموي القرشي، رابع خُلفاء دولة بني أمية، ولد سنة 100
 .64+ ص 57+ ص 26+ ص 19+ ص 17، وللمزيد من النفول أنظر ص34ص – 33. أبو ، ص101
 .56. المرجع السابق، ص102
 صفحة تقريباً للدكتور محمد رواس قلعجي، في كتابه موسوعة فقه إبراھيم النخعي. 200. وذلك وفق دراسة ھامة وكبيرة من 103
 ـ1432دار الكتاب العربي، الأردن إربد،  ،1. الصلابي، د. محمد علي، الدولة الأموية، ط104  .65مـ، ص2006ھ
 .234مـ، ص2013ھـ، 1434. ال ابن كثير، دمشق، 105
 .35. ، ص106
 ـ1432. ابن حزم، بيروت لبنان، 107  .88مـ، ص2011ھ
 ـ424. 108  .11335، رواية رقم 260، ص6مـ، ج2003ھ
 تتخطى الأربعين كتاب بين قديم ومعاصر. 0. 109
 عنوان، مصادر المذھب الشافعي وكيفية التعامل معھا.. من الثامنة تحت 110
 .154. سات رجل السلطة..."، ص111
 . باب مالك مما جعله يمتنع عن إقراء وتدريس بعض طلبة العلم.112
113.. 
 ـ1417. النمي المطبوعات الإسلامية، حلب سوريا، 114  .122مـ، ص1997ھ
 .64ص.البلاجي، عبد السلام، تطور علم أصول الفقه وتجدده، 115
 ھ.ـ270. ھو التي امتدت لأربع سنوات حتى اعتبر أشھر رواة مذھبه الجديد، توفي سنة 116
 ـ1399،  .الع117  .10، ص2مـ، ج1979ھ
 . لم القاضي يوسف محمد عمرو، دار المنھل اللبناني، وكذلك كتاب تاريخ علم الأصول، للشيخ مھدي علي بور، دار الولاء.118
 لمنتدى الإسلامي في الشارقة، وكانت محاضرته ھي المحاضرة الثانية.. استفد الشافعي التي عقدھا ا119
 . رشواني، سامر، قراءة في نشأة علم الأصول ومقاصد الشريعة، مقال علمي منشور على الشبكة.120
 .27مـ، ص2010. الصغ والتوزيع، 121

 

________________________________________________ 

* The Ministry of Education, Jordan. Received on 24/8/2016 and Accepted for Publication on 18/ 21 /2016. 


