
 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد راساتد 

- 293 -  2017 الجامعة الأردنية. جميع الحقوق محفوظة.عمادة البحث العلمي / 

 

 الإمام الغزالي مجدد القرن الخامس الهجري
 

 *رنا مازن السلايمة

 
 لخصم

مع توضيح طبيعة عملهم والهدف الرئيس  ،سمات المجددين وشروطهمموضوع التجديد في الدين حيث عرض  ناول البحثتي
بأصول الشرع مع وضع  هتديًااصرة مالمع ، مراعيًاألا وهو ردّ الفروع المستجدة إلى الأصول الثابتة في الدين ؛من التجديد

 فأينما كان للعباد مصلحة معتبرة فثمّ شرع الله.  تجديده ومعياره تحقق مصلحة العباد، المجتهد مقاصد الشرع الحكيم في
الذي عدّ مجدد القرن الخامس. وتناول  حامد الغزالي بوث التجديد من خلال شخصية الامام أولتوضيح هذا الأمر عرض البح

أن الفقة في أصوله وفروعه تجديدًا ذلك  ؛في الفقة فيها الغزالي التجديد؛ فكان مجددًاة من الجوانب التي حقق البحث أمثل
أقرانه في هذا المجال  ذلك تجديده في علم الفلسفة حيث نافسوك ،ن البحث تجديد الغزالي في المنهج الصوفي، كما بيّ أصلًا 

 أطلق علية لقب حجة الإسلام. ك العصر ولذا لوحفظ على الناس عقيدتهم في ذ
حات الخاصة بالبحث، أما المبحث وللإيفاء بغرض هذا البحث فقد قسمته إلى أربعة مباحث، خصص الأول لبيان المصطل

لثاني فقد خصصته لبيان مهمة المجددين وأوصافهم، أما المبحث الثالث فقد عرفت بشخصية الإمام الغزالي بنبذة مختصرة ا
علم الفلسفة، ثم صته لبيان تجديد الإمام الغزالي في دى تأثره بالمنهج الصوفي، أما المبحث الرابع فقد خصعن سيرته وبينت م

 جاءت الخاتمة لتبرز أهم النتائج والتوصيات.
 المجدد، التجديد. الكلمات الدالة:

 
 المقدمة

 
تميزت الشريعة الإسلامية باعتماد منهج التجديد كأحد 

مراعية بذلك تطور الواقع  ،ص الدينيةمصادر استمرارية النصو 
لى هذا أشار قول  ،مع الحفاظ على الأصول الثابتة في الدين وا 

" إن الله يبعث النبي الكريم عليه أفضل الصلوات وأتم التسليم:
، وهذا 1لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها"

عادته على ما كان عهد ه أيام التجديد بمعنى إحياء الدين وا 
ئه النبي عليه السلام والصحابة الكرام، إحياء يرجعه إلى صفا

لم يكن  اجديدً  ئًابإيتاء شي اونقائه كيوم ولد، وليس تجديدً 
فهذا يدل على التحريف والبدع السيئة، أما ما يراد  ا،موجودً 
فهو التخلص من أي شائبة أو بدعة تشوب الدين أو  :بالتجديد

 ه كما كان أول مرة أنزل. الدعوة الإسلامية لإعادت
وقد كان من المجددين الذين برزوا على ساحة الفكر 
الإسلامي في القرن الخامس الهجري الإمام أبو حامد الغزالي 

د لهذه الأمة أمر دينها، فنراه من المجاهدين الذين الذي جدّ 
ته، فلم يدع فلسفة إلا خاضوا معركة الفكر في شتى مجالا

وقد درس  ،رياضيات إلا وسلم بنتائجهاولا  ا،ناقشهدرسها و 

الغزالي علم الكلام وانتهج منهج الأشعرية ثم اقتفى أثر 
 الصوفية الذي أكمل حياته على أثره ومات عليه. 

الإمام الغزالي سيكون ضيف هذا البحث الذي آمل أن أبرز 
لخدمة هذا الدين  الشيخ الجليل الذي وهب حياته وقفً مكانة هذا ا
حيائه.   وا 

 

 كلة البحثمش
جديد عندما يتعلق بالنص الديني؛ ثمّ إشكالية في مفهوم الت

لذا حاول البحث الإجابة عن مفهوم التجديد في الدين من 
خلال طرح شخصية أحد المجددين في الإسلام وهو الإمام أبو 

 حامد الغزالي. 
 

 أهمية البحث
ترجع أهمية البحث إلى توضيح مصطلح التجديد في الفكر 

الإسلام، لتأكيد على تمييز هذا المصطلح في لامي مع االإس
 وتوضيح دور المجدد. 

إبراز دور الإمام الغزالي وما قام به من تجديد للفكر 
الفلسفي على اعتباره مجدد القرن الخامس الهجري، مع بيان 

 جزء من سيرة حياة الغزالي ومؤلفاته. 
ردن. تاريخ الجبيهة، عمان، الأأكاديمية التضامن الأردني الدولي، *  أهداف البحث:

 .26/04/2016، وتاريخ قبوله 05/01/2016استلام البحث 



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 294 - 

 بيان مفهوم التجديد.  -1

 المجدد وغيره.  التمييز بين -2

 التعرف على حياة الإمام أبو حامد الغزالي.  -3

 بيان موقف الإمام الغزالي من علم الفلسفة.  -4

معرفة التجديد الذي أدخله الإمام الغزالي على علم  -5
 الفلسفة. 

 

 الدراسات السابقة:
عبد الرزاق، أبو بكر، مع الغزالي في منقذه من الضلال، 

 قاهرة. ، الدار القومية للنشر، ال2ط
عرض الكاتب جزءاً من سيرة الإمام الغزالي وبين منهجه 
الصوفي وأسلوبه الفلسفي؛ إلا أنه لم يتطرق لموضوع التجديد 

 والذي ستظهره الباحثة في هذا البحث. 
شهوان، راشد. الأصالة والتجديد في الفكر الإسلامي، 
الكتاب أصله رسالة ماجستير من كلية الشريعة جامعة الإمام 

 م. 27/4/1987حمد بن سعود الإسلامية، م
بين الباحث أهمية موضوع التجديد وبين معناه وأسسه 
وضوابطه، وعمل على إبراز دور المجددين من خلال إظهار 
نماذج لجهود البعض منهم، ربط بين مفهومي الأصالة والتجديد 
والفرق بينهما، وكان له جهود أخرى في مواضيع الفكر 

 ن هدفه من البحث دراسة مناهج المجددين. الإسلامي، ولم يك
-أبو شهبة، هناء، التجديد في الفكر الإسلامي، الضرورات

 الآثار. -الضوابط
اجتهدت الدكتورة هناء في موضوع التجديد فبينت مفهومه 
وضرورات التجديد في الدراسات العقدية الإسلامية والفقه 

لخاصة، والتفسير والحديث كما أحاطت بضوابطه العامة وا
وبينت الضوابط عند بعض المجددين القدامى ومجددين العصر 
الحديث والمعاصر. كما قامت الباحثة بتقديم آثار التجديد في 
الفكر الإسلامي، إلا أنها لم تتعرض لدراسة شخصية معينة من 

 المجددين. 
 

 منهج البحث
 :ةوقد ارتأيت اتباع المناهج العلمية الآتي

الغزالي ومراحل اطلعت على تاريخ  المنهج التاريخي حيث
 .حياته

المنهج التحليلي حيث تم جمع النصوص وتحليلها تاريخياً 
 .وعلمياً 

العديد من  بجمعحيث قامت الباحثة  الوصفيالمنهج 
 .وترتيبها ضمن المنهج البحثي والعلميالنصوص 

 خطة البحث وتقسيماته:

حثة للوصول بالبحث إلى الغاية المرجوة فقد قامت البا
بتقسيم البحث إلى أربعة مباحث، وقد جاء في المبحث الأول 
التعريف بمصطلحات البحث لغة واصطلاحاً، أما المبحث 
الثاني فقد خصصته للحديث عن مهام المجددين وأوصافهم، 
وفي المبحث الثالث قدمت الشخصية التي هي محور هذا 

سيرته من  االبحث المتمثلة بالإمام الغزالي، فقد شرحت جزءً 
ووضحت مدى تأثره بالمنهج الصوفي، وألقيت الضوء على 
وجهة نظره لعلم الفلسفة، وبينت أثره عليها وعدم إكتراثه لها 

شيئاً لخدمة الدين الإسلامي، ثم خاتمة  -بنظره –كونها لا تقدم 
 تناولت أهم نتائج البحث وتوصياته. 

 
 المبحث الأول: التعريفات

 يد لغة:معنى التجدالمطلب الأول: 
لا بد في بداية كل بحث من التعريف بالمصطلحات 
الخاصة به، من هنا كان لزومًا الرجوع إلى معاجم اللغة العربية 

 بيّنوقد  ،دجدّ  :التجديد حيث وجدت الجذر الثلاثي لكلمة
لغة: يأتي بمعنى "صيره جديدًا وأعاده  الفيروز أبادي أن جدّد

يعني أعاده وكرره  ، ومنه جدد وضوءه وجدد عهده،جديدًا
، وفي (3)"ضد البلى" ـب ، أما تاج العروس فقد عرفه(2)وأكده"

الجديد نقيض الخلق فإن " ذكر ابن منظور أن: لسان العرب
الشيء إذا أتت عليه الأيام فأصابه البلى، صار قديماً خلقاً، 

 . (4)"والجديدان الليل والنهار وذلك لأنهما لا يبليان أبداً 
 معنى التجديد اصطلاحاً:: المطلب الثاني

إن التجديد مصطلح إسلامي أصيل، بمعنى أنها استخدمت 
"وقالوا أءذا كنا في القرآن الكريم فقد وردت في قوله تعالى:

 ٤٩سراء: عظامًا ورفاتًا أءنا لمبعوثون خلقًا جديدًا" الإ
، (5)وقد جاء في فتح القدير أن تجديد الخلق بمعنى الإعادة

وأما ، (6)اجديدً  االخلق الجديد بمعنى بعثهم بعثً وفي روح البيان 
لأعادكم  اتفسير القرطبي فقد قال:"معناه لو كنتم حجارة أو حديدً 

كما بدأكم، ولأماتكم ثم أحياكم. وقال مجاهد: المعنى كونوا ما 
 . (7)"شئتم فستعادون

"وقالوا أءذا ضللنا في الأرض أءنا لفي خلق وقوله تعالى:
وفي هذا الموضع فقد فسرها القرطبي ، ١٠السجدة: جديد" 

بقوله:" ضللنا أصله من قول العرب ضل الماء في اللبن إذا 
ذهب، والعرب تقول للشيء غلب عليه غيره حتى خف فيه 

 (8)أثره: قد ضل
كما جاءت في الأحاديث النبوية كما في قول رسول الله 

 إن الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما" صلى الله عليه وسلم:
. (9)يخلق الثوب فاسألوا الله تعالى أن يجدد الإيمان في قلوبكم"

كما  صافيًا اومعنى أن يجدد الإيمان في قلوبكم أي يعيده نقيً 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 295 - 

 .كان على حالته الأولى
وروى أحمد بن حنبل عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: 

جددوا إيمانكم، وقيل يا " قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:
 وكيف نجدد إيمانناق قال: أكثروا من قول لا إله إلا رسول الله

 . (10)الله"
كما وردت كلمة التجديد في الحديث النبوي بمعنى 

اللهم الإصلاح كما في قول النبي عليه السلام في أحد أدعيته:"
أصلح لي ديني الذي هو عصمة أمري وأصلح لي دنياي التي 

دي واجعل الحياة فيها معاشي وأصلح لي آخرتي التي فيها معا
 زيادة لي في كل خير واجعل الموت راحة لي من كل شر

"(11) . 
أما بالنسبة لأقوال السلف الصالح في موضوع التجديد فلم 

من هو هناك اهتمام بالتجديد تحديدًا إنما كان السؤال : يكن
 المجددق

إلا أن هناك بعض الأقوال للسلف التي لا يمكن تجاهلها، 
التجديد: إحياء ما اندرس من العمل من ": فقد قال العلقمي

 . (12)الكتاب والسنة والأمر بمقتضاه"
بيان السنة من البدعة وتكثير تجديد الدين: " وقال المناوي:

ذلالهم"  . (13)العلم ونصرة أهله وكسر أهل البدعة وا 
وقد أشار أبو سهل الصعلوكي إلى أن التجديد يعني: إعادة 

 . (14)هد السلف الأولالدين إلى ما كان عليه في ع
هو نقل نعيم من المعاصرين أن التجديد " وقد بين محمد

للأمة في فكرها وفهمها للعهد الذهبي عهد رسول الله صلى الله 
عليه وسلم، والجيل الرباني جيل الصحابة الكرام رضي الله 
تعالى عنهم، وهو في الوقت نفسه نقل لحال ذلك العهد وعمل 

هذا ليلتئم الفكر والعمل والنظر والتطبيق.  ذاك الجيل إلى زماننا
ولتتصل السلسلة بين الماضي والحاضر ولتحكم الصلة بين 
الآباء والأبناء، والأجداد والأحفاد وكأن الذي ينظر إلى 
المسلمين وقد غمرتهم سحائب التجديد يقول ما أشبه اليوم 
سلامه ليهنك  بالأمس، أو يقول لمن رأى أحدهم وقد جدد دينه وا 
الحال والعمل،... لقد ذكرتنا بالذي مضي ولا عجب فهذا الشبل 

 . (15)من ذاك الأسد"
وتعرف الباحثة هناء أبو شهبة التجديد بأنه:" إحياء ما 
ماتة ما  اندثر من العمل بالكتاب والسنة والأمر بمقتضاهما وا 
ظهر من البدع والمحدثات أو هو تنقية الدين مما شابه في 

عما ل العقل لمعرفة أحكام الله فيما استجد من أذهان الناس وا 
معاملات، تجديداً يخضع للضوابط الشرعية التي اتفق عليها 

 . (16)الصحابة والمفكرين القدامى"
وتبين هناء أبو شهبة أن التجديد في الفكر الإسلامي ليس 
بدعة أو فكرة دخيلة على الدين الإسلامي، بل هي خاصية من 

تعاقبت وتوالت السنين، والدليل  خصائصه التي تلازمه كلما
على ذلك ما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن رسول الله 

إن الله يبعث على رأس كل مائة " صلى الله عليه وسلم أنه قال:
 . (17)سنة من يجدد لها دينها"

ن التجديد جاء بمعنى بعث الدين سبق يتبين لنا أ امم
صلاحه وتقويته، عادته وا  حيائه وا  من عرّف  أن جميعنجد و  وا 

عادته كما كان  ،للمعنى ذاته يعود التجديد وهو إحياء الدين وا 
 على عهد النبي عليه السلام والصحابة الكرام. 

 
 المبحث الثاني: مهام المجددين وأوصافهم

شرح حديث: إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس  المطلب الأول:
 :(18)كل مائة سنة من يجدد لها دينها

ث عن موضوع التجديد لا بد من ذكر الحديث عند الحدي
النبوي الذي يثبت أمره، فيكون بمثابة الدليل الشرعي الواضح 
على صحة ما نصبو إليه، كون الدين الإسلامي اختص بوجود 
مجددين على رأس كل مائة عام، وقد اختلف المفسرون بالمراد 

رأس مائة عام، ترى هل المقصود بدايتها أم آخرها مفهوم ب
 أن على الواضح وعليه فقد ذكر في عون المعبود أن "الدليل

 بن وأحمد الزهري أن أولها لا آخرها هو المائة برأس المراد
 أن على اتفقوا والمتأخرين المتقدمين الأئمة من وغيرهما حنبل
 العزيز عبد بن عمر الأولى المائة رأس على المجددين من

، الله رحمه الشافعي لإماما الثانية المائة رأس الله، وعلى رحمه
 أربعون وله ومائة إحدى سنة العزيز عبد بن عمر توفي وقد
 أربع سنة الشافعي ونصف، وتوفي سنتان خلافته ومدة سنة

 . (19)سنة" وخمسون أربع وله ومائتين
 رأس من المراد يكن لم لو" آبادي أنه:كما بين العظيم 

 العزيز عبد بن عمر عدّوا لما أولها المراد كان بل آخرها المائة
 على الشافعي الإمام ولا، الأولى المائة رأس على المجددين من
 على العزيز عبد بن عمر ولادة يكن لم لأنه، الثانية المائة رأس
 لم عليه، وكذلك امجددً  يكون أن عن فضلًا  الأولى المائة رأس
 كونه يصح الثانية، فكيف المائة رأس على الشافعي ولادة يكن
 . (20)عليه" امجددً 

، آخرها لا أولها هو اللغة حيث من المائة رأس من والظاهر
 الشيء "رأس أن :العروس بين صاحب تاج آخرهاق يراد فكيف

 . (21)آخره" طرفه، وقيل
 رأس على فإن هذه ليلتكم أرأيتكم: "عمر ابن حديث وعليه

" أحد الأرض ظهر على هو ممن يبقى لا منها سنة مائة
لا شك برأيه أن  ، ويبين عون المعبود أنه(22) الشيخان أخرجه

 في الباري فتح في الحافظ ، وقال(23)المراد برأس المائة آخرها
 . (24) سنة مائة انتهاء عند أي: سنة مائة رأس تفسير



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 296 - 

وقد اختلف العلماء في تحديد المدة التي يوجد فيها المجدد، 
فمنهم من قال يجب أن يكون في رأس المائة، ومنهم من قال 
في آخرها ومنهم من لم يحدد المدة، وعنده أن المجدد يعرف 

في وسط  ت وجوده، فلا بأس أن يكون موجودًابصفاته لا بوق
القرن، إلا أنه وجد معارضين له لم يطب لهم هذا الكلام بدليل 

 والطيبي الأثير مقبول، فقد جاء في عون المعبود أن ابن
 حي وهو المائة انقضت الذي هو المجدد أن" ذكروا: وغيرهما
 بعد وبقاءه المجدد حياة فجعلوا إليه مشار مشهور معلوم

، المائة رأس على كان من هذا له، فعلى اشرطً  المائة انقضاء
 بعد يبق لم أنه المجدد، إلا أوصاف جميع فيه آخرها، ووجد أي

 المائة قبل الموجودة المائة رأس على توفي بل المائة؛ انقضاء
 على لي يظهر لم لكن، امجددً  يكون لا مثلًا  أيام بخمسة الآتية
 قيد إن الأعاظم السادات بعض قال دليل، وما الاشتراط هذا

ن الرأس مائة،  كل في يبعث تعالى الله أن المراد اتفاقي، وا 
 ليس آخرها، واختاره أو وسطها أو المائة أول في كان سواء

 من ركثي يعد لم احترازي، ولذلك القيد أن الظاهر بظاهر، بل
ن المجددين من المائة وسط في كانوا الذين الأكابر  كان وا 
 مرقاة ففي. المائة رأس على كان الذي المجدد من أفضل

 المجدد من أفضل هو من المائة أثناء في يكون قد: الصعود
 صحيح بدليل اتفاقيا الرأس قيد كون ثبت لو نعم. رأسها على
 المشهورين الأكابر من كثير ولدخل أوسع المجددية دائرة لكان

 بن أحمد كالإمام، المجددين في المجددية لصفات المستجمعين
 ومسلم أنس بن ومالك البخاري إسماعيل بن ومحمد حنبل

 . (25)الهدى" أئمة من وغيره السجستاني داود وأبي النيسابوري
 على يكون أن يلزم لا أنه" :أيضًاويبين كتاب عون المعبود 

 أكثر يكون أن يمكن بل، فقط احدو  مجدد سنة مائة كل رأس
 . (26)واحد" من

 ويكثر البدعة من السنة يبين أي: المرقاة في القاري وقال
 . (27)أهلها ويكسر البدعة ويقمع أهله ويعز العلم

 الدينية بالعلوم عالما كان من إلا يكون لا المجدد أن فظهر
 السنن إحياء والنهار الليل آناء وهمته عزمه كان من ذلك ومع

ماتة صاحبها ونصر ونشرها  ومحوها الأمور ومحدثات البدع وا 
 ذلك غير أو والتدريس الكتب تصنيف أو باللسان أهلها وكسر
ن البتة امجددً  يكون لا كذلك يكون لا ومن  بالعلوم اعالمً  كان وا 

 .لهم مرجعًا، الناس بين مشهورًا
ن فنستطيع بالتالي أ عرفنا هذه والشروط ووعيناها جيدًافإذا 

نحكم على من لا تنطبق عليهم شروط المجدد أنهم ليسو 
ن اعتبرهم أصحاب فرقهم ومذاهبهم كذلك، مثل: أبا  بمجددين وا 

الشيعي،  الإمامي الرضا أخا والمرتضى الشيعي الإمامي جعفر
والغريب أن ابن الأثير ذكرهم في جامع الأصول ولم يشير إلى 

حسن والأجدر أن فالأ" ذلك. فقد قال مشيراً إلى المجددين:
يكون ذلك إشارة إلى حدوث جماعة من الأكابر المشهورين 
على رأس كل مائة سنة يجددون للناس دينهم، ويحفظون 

 رأس ففي (...) مذاهبهم التي قلدوا فيها مجتهديهم وأعمتهم
 تقتدر الثالثة وعلى: قال أن العزيز، إلى عبد بن عمر الأولى
 الحسن وأبو الإمامي جعفر وأبو الحنفي الطحاوي جعفر وأبو

 حامد وأبو بالله القادر: الرابعة والنسائي، وعلى الأشعري
 أخو والمرتضى الحنفي الخوارزمي محمد بكر وأبو الإسفراييني

 . (28)إلخ"... الإمامي الرضا
 من عدهما أن في شبهة وقد بين العظيم آبادي أنه: "لا

ن يعةالش علماء لأن؛ نبي   وغلط فاحش خطأ المجددين  وا 
 أنواع من مراتب أقصى وبلغوا ،الاجتهاد مرتبة إلى وصلوا
. المجددية يستأهلون لا الاشتهار، لكنهم غاية واشتهروا العلوم
 فكيف السنن يجددون، ويميتون فكيف الدين يخربون وهم كيف

 الغالين من إلا وليسوا، يمحونها فكيف البدع يحيونها، ويروجون
 والانتحال التحريف ناعتهمص الجاهلين، وجل المبطلين

 بالكتاب العمل اندرس من ما إحياء ولا الدين تجديد والتأويل، لا
وعليه فإن . (29) السبيل" سواء إلى تعالى الله هداهم. والسنة

المجدد لا بد وأن يتصف بصفات معينة ليقوم بالمهام الموكلة 
 .إليه وهذا ما سيتم بيانه عبر ما يحمله المطلب التالي

 مهمة المجددب الثاني: المطل
لما تعهد الله سبحانه وتعالى بحفظ دين الإسلام وخلوده، 
جعل من أبناء جلدته من يداوم على متابعة أمور الدين ومتابعة 
الأمة فيما تصل إليه، ولما أثبت الدين الإسلامي قوته وقدرته 
على الثبات والاستمرار؛ فقد واجه تيارات غربية معاكسة 

ت وتحاول إلى يوم الدين تغيير وتبديل بل وقلع لاتجاهه، حاول
جذور الدين من أصوله، لكن هيهات أن يحصل مرادهم طالما 
صلاح ما يفسد  قيض الله لهذه الأمة من يقوم على أمرها وا 

 المبطلون.
وحتى يتم هذا الأمر فقد تكفل الله تعالى بأن يمنح أمة  

حماية جذور  يقومون على أو رجالًا  الإسلام في كل قرن رجلًا 
هذا الدين بأن يعيدوه إلى منبعه الأصلي كلما تغير اتجاهه أو 

 شابه شوائب الأفكار الفاسدة.
تسلحوا بسلاح العلم الشرعي،  فقام من أمة الإسلام رجالًا 

ونزهوا أنفسهم عن كل ما لا يليق بمسلم شريف يحمل شرف 
هذا العلم، فثاروا على الأوضاع الاجتماعية المنحرفة، 

لسياسات الضالة، وعارضوا التيارات الفكرية المنهزمة وا
المنحرفة حتى استطاعوا القضاء على عناصر الفساد بكل 
معانيه، وأصبحوا مشاعل النور والهداية يقتدي الناس أثرهم، 
يبعدونهم عن كل ضلالة وبدعة، وكل هوى منحرف، 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 297 - 

فيحرصون على إعادة الإسلام كما جاء به النبي عليه السلام 
ما حمله إلى أمة الإسلام فيعود على حجة الإسلام بيضاء وك

نقية تحمله سواعد تضيء بنور الوضوء وجباه معتزة بسجودها 
 بين يدي ربها. 

 شروط المجددين وأوصافهم:المطلب الثالث: 

ذكر أبو الحسن الندوي في كتاب رجال الفكر والدعوة في 
دد فقال الإسلام بعض الشروط التي يجب أن تتوافر في المج

رجال نوابغ، يظهرون في التجديد لا يتم إلا عن طريق : "إن
بعد حين، يملكون الإيمان القوي وسموا الروح  الأمة حينًا

عن الشهوات، والتفاني في والنزاهة الممتازة، والإعراض 
وفي العقائد وفي سبيل الدعوة، ويفتحون نوافذ جديدة  المبادئ

يمانًا جديدًا احً في التفكير، وينفخون في أمتهم رو  ، جديدة وا 
ويحفظوا على الإسلام جدته من الفتن والمؤامرات 

 . (30)والتحريفات"
حيائه فقد بين  أما عن كتاب موجز تاريخ تجديد الدين وا 

ولا صاحب  ثنايا صفحاته أن المجدد ليس نبيًاالمودودي في 
ن له خصائص لا بد أن يتصف بها  دعوة من الدعاوي، وا 

 وهي:
افي الذهن وذا بصيرة نافذة وفكر مستقيم لا أن يكون ص

أمراض البيئة التي عوج فيه، وذا قدرة نادرة على تشخيص 
وبيان موقف الإسلام الصحيح منها،  يعيشها تشخيصًا صحيحًا،

وأن يكون ذا جرأة وشجاعة على مزاحمة سير الزمان، وذا 
اد أهلية موهوبة للقيادة والزعامة والكفاءة والقدرة على الاجته

في  قلب مطمئن بتعاليم الإسلام مسلمًا حقًاوالأعمال البناءة، ذا 
د قد لا يعلم هو فهمه وشعوره. كما يوضح المودودي أن المجد

بل يعلم الناس مكانتهم بعد موته عندما  بنفسه أنه مجددًا
. ورغم ما وضع العلماء من شروط (31)يستعرضون مآثره

الآخر باختلاف  للمجدد إلا أن صفات كل مجدد تختلف عن
عصره، كما أن دوره يختلف من واحد إلى آخر باختلاف 

لقول بأن مجدد القرن متطلبات ذلك العصر؛ لذا من الصعب ا
م قدرته على لا يناسب هذا العصر، ليس لعد الخامس مثلًا 

ولكن لأن متطلبات عصره تختلف  إصلاح هذا العصر، لا؛
القرن الخامس عن متطلبات العصر المعاصر، ولو وجد مجدد 

واكب متطلبات العصر، ولوجد حلولًا تختلف في القرن الحالي، ل
عما كان عليه آنذاك. إلا أن الصفة التي تجمع بين  تمامًا

جميع المجددين هي عملهم على زيح الحجب والأستار التي 
غطت وجه الإسلام الأصيل حتى يعود كالشمس ليس دونها 

 . (32)غمام
أستعرض لكم حياة المجدد الذي وفي المبحث القادم سوف 

لقائه، وفي العمل الجاد لخدمة  أفنى عمره في تلقي العلم وا 

م الغزالي الذي كان وما زال الإسلام والمسلمين، ألا وهو الإما
نا عند ذكر تهتز السطور بين أيدي اكبيرً  اوعالمً  اعظيمً  هرمًا

عن معرفة علومه وكتبه التي أثرت  مناقبه ومحاسنه، فضلًا 
دين الإسلامي وغذت عقول طلبة العلم بما يوسع مداركهم ال

فجزى الله الإمام الكبير الغزالي خير  ،ويفيدهم في دينهم ودنياهم
الجزاء، وفيما يلي عرض لبعض تفاصيل حال العالم والجو 

 الذي أحاط بالإمام الغزالي في القرن الخامس الهجري. 
 

 ه(505-ه450)المبحث الثالث: سيرة الإمام الغزالي 

مجدد القرن الخامس  التعريف بالإمام الغزاليالمطلب الأول: 
 الهجري:

هو الإمام محمد بن محمد بن أحمد الغزالي المكنى بأبي 
هـ، 450عام  (33)حامد الملقب بزين الدين، ولد بمدينة طوس

هـ، عاش الإمام الغزالي مع أب فقير يعمل 505وتوفي عام 
، مات أبوه وتركه طوسبغزل الصوف وبيعه في دكان له ب

، وقد قام بتوصية صديق له أن يحافظ (34)وأخاه أحمد اصغيرً 
كما طلب منه أن  ابنائه من بعده، وكان صديقه صوفيً على أ

يعلمهما الخط فعمل الصديق بالوصية إلى ان أتم ما عليه، ثم 
 . (35)نصحهما أن يلتحقا بمدرسة تساعدهما بوقفها على وقتهما

الغزالي على يد العديد من العلماء ففي لقد تتلمذ الإمام 
طوس تلقى علمه على يد الإمام أحمد الراذكاني. وفي نيسابور 
تردد الغزالي لحضور حلقات العلم عند إمام الحرمين أبي 
المعالي الجويني، فأخذ عنه المذهب الأشعري، وقد كان الغزالي 
عالي الهمة شديد الاشتغال بالعلم فانهمك في تحصيله حتى 
تخرج في مدة قريبة، وأصبح من الذين يشار إليهم بالبنان في 
أثناء معاصرته لإستاذه ومتابعة دروسه، إلى أن مات الجويني 

هـ، فخرج الغزالي من نيسابور إلى العسكر، وكان 478عام 
نظام الملك وزير ملك شاه السلجوقي هو السائد آنذاك فأكرمه 

قبال عليه، حتى فوض الملك أيما إكرام وبالغ في تعظيمه والإ
إليه مهمة التدريس بالمدرسة النظامية التابعة له، وكان ذلك في 

هـ، سر به أهل العراق وعاش بينهم رفيع 484بغداد عام 
المنزلة، عظيم الجاه، زائد الحشمة، عالي الرتبة، مسموع 

 . (36)الاسم
في ما يصبو إليه من احتراز  اجدً  اكان الإمام الغزالي جادً 

وتلقيه، فكان كثير الشغف بالإطلاع والبحث، وما كان العلم 
إلا  اإلا صبت نفسه لمعرفة باطنيته، ولا ظاهريً  ايرى باطنيً 

واطلع لمعرفة فلسفته، ولا إلا  اوشغله معرفة ما عنده، ولا فيلسوفً 
إلا  اإلا وانجرفت نفسه لمعرفة غاية كلامه، ولا صوفيً  امتكلمً 

أن جمع بين جميع هذه العلوم،  وأراد أن يعلم كنه صفوته، إلى
فجمع ما لم يتمكن أحد من علماء عصره على جمعه ومعرفته، 



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 298 - 

 ازالي بالمعرفة وحدها بل صنف كتبً ولم يكتف الإمام الغ
صبحت ألم من العلوم التي درسها، والتي متخصصة في كل ع

 . (37)ل الناس من بعدهغش
وفهمها حققها و كل العلوم التي درسها،  جمع الإمام الغزالي

جمع علمه في كتبه، ونشر العلم و فيما وصل إليه،  وألف كتابًا
خالط الغزالي الطبقة الرفيعة من الأمراء والوزراء و بين الناس، 

وخالط طبقة الشعب البسيطة من طلاب العلم وغيرهم، إلا أن 
ما طابت نفسه له هو اتباع المنهج الصوفي، بالتخلي عن 

إلى نعيم الآخرة، فألف كتابًا ر بهرجة الدنيا ومتاعها، والنظ
ألا وهو كتاب إحياء علوم الدين الذي اتبع فيه  ا،نادرً  مشهورًا

الطريق الصوفي لتوضيح العبادات والمعاملات، وفيما يأتي 
من حياة الإمام الغزالي متمثلة بالصوفية التي  اسأعرض جزءً 

 انتهجها حتى آخر عمره. 
 ي بالمنهج الصوفي:تأثر الإمام الغزالالمطلب الثاني: 

لقد عاش الغزالي مرحلتين مختلفين من عمره فقضى أولها 
في فقر وقلة في العيش، والمرحلة الثانية خالط فيها أصحاب 

غم ما توصل إليه الإمام من المراكز من الطبقة الأرستقراطية ور 
 اإلا أن الإمام الغزالي أخذ يتأثر كثيرً علم ومكانة عالية مرموقة؛ 

، ومن المعلوم أن الصوفية منهجها يقتضي لصوفيبالمنهج ا
 .البعد عن زخارف الدنيا ومتاعها بل والزهد فيها

البيئة التي  ايكره تدريجيً  الغزالي الأمر الذي جعل هذا
كونهم لم يكونوا على سنة  ؛يتصل بها من ملوك ووزراء وغيرهم

ن كانوا يحكمون على أساس عنصري تركي  السلف الصالح، وا 
ى أساس الشورى الذي يحكم به أهل الإسلام والذي لا وليس عل

 . (38)يفرق بين عنصر وعنصر
ثر هذه الحال التي أصابت الغزالي من انتهاجه منهج  وا 
الصوفية اختار ما بين أمر الدنيا والآخرة، فأصبح لا يدري ما 
يفعل، حتى أصيب بحالة مرضية وقضى ستة أشهر في هم 

انه، وكان يجاهد نفسه حتى وغم شديدين وأصابه حبسة في لس
يقوم بتدريس طلابه ومن يختلفون إليه إلا أنه لم يتمكن من 

حتى أنه لم يستطع هضم  اوبؤسً  االنطق، فزادت حالته سوءً 
الطعام، ولا حتى شرب الماء. اختلف إليه العديد من الأطباء 
واعتقد أحدهم أن الغزالي مصاب بالجنون، فكان يسمعهم ويهزأ 

إلا أنه لم يكن يستطيع  ،المرض في سرهمن تشخيصهم 
الإجابة على ما يدعون، ولم يعرف الغزالي ما هي الطريقة 

 (39)هـ. 488التي تساعده في التخلص من حالته تلك سنة 
يبدو أن الغزالي لم يستطع أن يوازن بين أمر الدنيا والآخرة، 

قه دونما أدنى تفكر بأمور فأخذت روحانياته تشده نحو خال
 ،لذا ما اهتم بجمع النقود ولا التهافت على متاع الدنيا ؛الدنيا

بل ترك بغداد وأخذ يوزع ماله حتى لم يترك لنفسه إلا القليل 

وبعد تلك هذا ما بينته الكتب التي تكلمت عنه، فقد جاء أنه: 
الستة أشهر عزم الغزالي على قطع التردد الموجود بداخله وآثر 

أنه  افترك بغداد متظاهرً  اخله،دواعي التصوف الذي بدأ يكبر بد
ذاهب بطريقه إلى الحج، وكان يملك بعض المال فوزعه في 

 . (40)بغداد ولم يترك له إلا الكفاف
دمشق، وكان ل كانت وجهته الحقيقيةوقد ذكر الصعيدي أن 

منارة الغربية من هـ، وصل دمشق واعتكف بال489ذلك في سنة 
وحية ومجاهدة النفس، بالتعبد والرياضة الر  مسجدها، مشتغلًا 

فية، بالصو  اقشف ولبس الخشن من الثياب متأثرً آثر الغزالي الت
الاسكندرية وجهة له، فمكث  اتحرك الغزالي من دمشق متخذً 

بها مدة من الزمن، ثم سمع أخبار السلطان يوسف بن تاشفين 
بالمغرب ووصله أنه كثير الصلاح والتقوى، فأراد أن يتوجه 

السفر، فكانت وجهته  لسلطان منعه منموت اإليه، إلا أن خبر 
الأخيرة إلى بلدته طوس، حيث أقام بداره الموجودة فيها، واتخذ 
مدرسة للفقهاء بجانب داره، وخانقاه للصوفية، وعمل على 

عطاؤها الوقت الكثير كما عمل  ،الاشتغال والاجتهاد بالعبادة وا 
 عام على مجالسة أرباب القلوب النقية إلى أن توفاه الله

 . (41)هـ505
أدرك ما ويضيف الصعيدي على حالة الغزالي آنذاك أنه 

من الفساد في عصره، وقد شاهد الملوك والوزراء  اكان واقعً 
وكيفية إفسادهم، إلا أن التردد الذي انتابه آنذاك والحيرة التي 
استولت على لبه، والمرض الذي صاحبه جعله يبتعد عن 

الهروب  أو ،كتفى بالبعد عنهمالإصلاح ومواجهة الملوك. وا
بالتصوف الذي جعله يدير وجهه  من دنياهم فانصرف مشتغلًا 

 . (42)عن الدنيا لابتغاء الآخرة
من سقطات  وهذا :للغزالي حيث يقول ويوجه الصعيدي نقدًا
فالإنسان المؤمن عليه مواجهة دنياه  ؛الغزالي التي وقع فيها

 االفساد أيضً  ي فيومحاولة إصلاح عصره، وبذلك وقع الغزال
 . (43)وهو لا يلقي له بالًا 

تهج منهج الصوفية، وقد كان الغزالي انويتابع قوله أن 
وفضلوا  ،فاتبعه المسلمون على ما هو عليه ،بأثره ىا يقتدعالمً 

ولما ، ان العلم، وقد كان الغزالي أشعريً التصوف على غيره م
عليا وتهم الوكان قد ،ذهب جمهور المسلمين لهذا المذهب تابعوه

ا أخذت الدنيا تذهب عنهم شيئً ف ؛افي ميلهم إلى التصوف أيضً 
وولوا أدبارهم عنها، وبذلك بدأت الآخرة تضيع منهم على  افشيئً 

قدر ما ضاعت الدنيا، فالدنيا ممر للآخرة. وقد جاء الإسلام 
بمراعاة مطالب الدنيا والآخرة على حد سواء، فالمسلمون يجب 

 . (44)يا وحق الآخرة فلا يفوتهم شيء منهماأن يراعوا حق الدن
وأقول لا بد للإنسان من مراعاة دينه ومتطلبات روحه من 

 الأمر لا يستدعي من المسلم أبدًا عبادة ولجوء إلى الله، وهذا



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 299 - 

 ،التخلي عن دنياه، فما أحوجنا أمة الإسلام في هذا العصر
ين وفي كل عصر أن نتنبه لأمر الدنيا، حيث تسلط أعداء الد

لتدمير الدين الإسلامي ومحاربة أهله  ؛من كل حوب وصوب
بشتى الوسائل؛ فإن التمسك بالعبادة فقط دون الانتباه لوضع 

مثل دور المقصر  يؤدي إلى دمار هذه الأمة، تمامًا المسلمين
في اتباع دينه الذي ينشغل عن الدين باتباع هواه وتقليد الغرب 

ر له في إصلاح أمته؛ لذا وتعظيم أفعالهم، ويعتبر أن لا دو 
ويعرف  ،ط أو متدين أن يرجع إلى اللهينبغي على كل مسلم مفر  

 حق المعرفة دوره في إصلاح أمته دون إفراط ولا تفريط. 
استمر الغزالي بالتصوف تتبعه طائفة من أهله، إلا أن وقد 

مرها فلم أنظرة الغزالي للصوفية كانت نظرة عالم متحقق من 
به الصوفية من وحدة الوجود أو الإتحاد  يقع فيما قالت

بل قام . (45)والحلول، وغير ذلك من دعاوي غلاة الصوفية
بتأليف كتاب إحياء علوم الدين الذي لا يناظره كتاب برقي 
الكلمة وروعة المحضر وصفاء الروح ونقاء المصدر، يحمل 

 بين عباراته الصوفية المعتدلة والمحبة الخالصة لله تعالى. 
أن الصوفية تغلبت على عقل وقلب الغزالي فأصبح وأرى 

ب أهل الكلام رغم أنه كان يؤثرها على غيرها من العلوم، فحار 
وحارب الفلسفة بعد أن درس مناهج الفلاسفة وجمعها  أشعريًا،

في كتابه مقاصد الفلاسفة، ثم رد عليهم ونقدهم في كتابه 
ة وشنع عليهم تهافت الفلاسفة، وقد قام الغزالي بتكفير الفلاسف

رغم أنهم كانوا يرون أن الفلسفة لا تنافي الإسلام،  ،أيما تشنيع
ن أخطأ فله  ومن المعروف أن المجتهد إذا أصاب فله أجر وا 

 العذر.
 

 المبحث الرابع: رؤية الغزالي لعلم الفلسفة
 ماذا قدم الغزالي للفلسفةقالمطلب الأول: 

ا حبً عنده أو لى نقد الفلسفة حسب هوى لم يقدم الغزالي ع
نما درس الفلسفة من أمهاتها فقلب بطون الكتب  ،الانتقاد في  وا 

ومن نقل عنهم من الفلاسفة قبل  ،ودرس أعمال الفلاسفة
وكذلك درس ما قاله الفلاسفة المسلمون في مواضيع  ،الإسلام

وبعد التبحر والاستبصار قام بنقد آراء الفلاسفة  ،الفلسفة كلها
رهان العلمي، فكان يقدم حجة الفلاسفة ودحضها بالدليل والب

. قلت، وهذا ما يظهره .ويرد عليه بالبرهان، ثم يقول فإن قالوا
 كتابه تهافت الفلاسفة. 

في علم  تطيع القول أن الغزالي يعد مجددًاومن هنا نس
الفلسفة والكلام ويشهد له مؤلفاته في هذا المضمار مثل: المنقذ 

عيار العلم، قانون التأويل من الضلال، تهافت الفلاسفة، م
 وغيرها.

عف لدى الفلسفة؛ وللغزالي دور كبير في بيان مناحي الض

ما؛ إلا أن غلوه في  فيما ذهب إليه إلى حد   لذا يعتبر مجددًا
تضعيف الفلسفة وعدم إعطاؤها حقها كعلم قضى عليها في 

ك أن المشرق؛ حيث كره الناس الاشتغال بها، وعجزوا بعد ذل
مع أن  الفارابي أو غيره، مثل هل المشرق فيلسوفًايظهر من أ

الفلسفة من العلوم الهامة التي تلزم أمر المسلمين في دنياهم، 
ولا خلاف أن الفلسفة القديمة بحاجة إلى إصلاح لكن الغزالي 

مما أدى إلى  ل إصلاحها بل رمى بها عرض الحائط،لم يحاو 
 . (46)هدمها بتلك الحرب التي شنها عليها وشنعها

ولو حاول الغزالي إصلاح الفلسفة لسبق علماء الفلسفة 
الأوروبية في العصر الحديث، إلا أن مغالاته في التصوف 
سيطرت على كل علم وكل اتجاه وكل خطوة كان بإمكانه أن 
يخطوها للإصلاح، فرأى أن التصوف هو الطريق الموصل إلى 

لفلسفة ولا عن طريق ا الحقيقة ولا يمكن التوصل إلى الحقيقة لا
 غيرها. 

لمحارب ضد الفلسفة وغيرها مدافعًا فوقف موقف الجندي ا
مما أدى إلى الإصابة بالجمود في علم  عن الصوفية وأتباعها،

الفلسفة كما أصيب الكثير من الناس بجمود في الدين مما أدى 
 .(47)إلى ضياع المسلمين بين هذين الجمودين

 كته مع الفلاسفةالإمام الغزالي ومعر المطلب الثاني: 
ظهر الغزالي في عصر برزت الفلسفة على ساحته أيما 

س حتى بروز، فقد نبغ في هذا العصر الفلاسفة أثروا في النا
بأقوال وأفكار الفلاسفة، دون  أصبح المجتمع بأسره متأثرًا

ن أوضاع العصر ابن ، وقد بيّ (48)تمحيص لها ودونما تدقيق
والناس إلى رد فرية الفلاسفة جاء " السبكي في طبقاته لما قال:

أحوج من الظلماء إلى مصابيح السماء، وأفقر من الجدباء إلى 
قطرات الماء فلم يزل يناضل عن الدين الحقيقي بجلاد مقاله، 
ويحمي حوزة الدين حتى أصبح الدين وثيق العرا، وانكشفت 

 . (49)غياهب الشبهات"
ن لها وفي هذه الآونة برزت الشخصية الفذة التي لم يك

بسلاح العلم والدين، درس الفلسفة  انظير، ظهر الغزالي مسلحً 
مقاصد  :نها في مقاصدهومناهج الفلاسفة، أتقنها حتى بيّ 

وأظهر تهافتها في كتاب  ،ثم نقد مناهج الفلاسفة ،الفلاسفة
وبين أصول كلامه وضلال  ،تهافت الفلاسفة، شرع في كتاباته

الفلاسفة في ثلاث مسائل  كلامهم في المنقذ من الضلال، فكفر
 .وبين بدعتهم في الباقي

 :(50)أما المسائل التي كفرهم بها فهي
 .قدم العالم وأزليته -1

ن الغزالي أنه لم يذهب أحد من المسلمين إلى مثل هذه بيّ 
المسائل، إلا أن البعض ذهب إلى القول بنفي الصفات، فقالوا 

ما يجري مجراه، إن الله عليم بالذات لا بعلم زائد على الذات، و 



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 300 - 

فمذهبهم فيها قريب من مذهب المعتزلة ولا يجب تكفير المعتزلة 
 لتعرضهم لمثل هذه المسائل. 

 اقتصار علم الله على الكليات دون الجزئيات.  -2

إن علم الله تعالى يشكل الجزئيات والكليات، وقول الفلاسفة 
الحق هو بيان الله تعالى وقوله  هذا إنما هو كفر صريح، بل

لا يعزب عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا :"
  .٣سبأ: أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين" 

 إنكار حشر الأجساد.  -3

ن الغزالي في كتابه التهافت إن:" الأجساد لا تحشر، بيّ 
نما المثاب والمعاقب هي الأرواح المجردة، والمثوب ات وا 

ولقد صدقوا في إثبات والعقوبات روحانية لا جسمانية، 
ولكن كذبوا في إنكار الجسمانية،  ا،الروحانية، فإنها كائنة أيضً 

 . (51)وكفروا بالشريعة فيما نطقوا به"
لم يقتصر دور الغزالي على هذه المواضيع، بل كان له قدم 

درس ما قدمه و في مسألة السببية التي خاضها معظم الفلاسفة، 
مسألة السببية للخالق وحده، السابقون وتمعن فيه إلى أن عزى 

فرفض آراء العلماء والفلاسفة الذين جعلوا لكل سبب مسبب 
وفيما  ،ن أن للأسباب مسبب واحد ألا وهو الله فقططبيعي، وبيّ 

وتوضيح لما  ،وبيان لرأي الغزالي ،يلي عرض لمسألة السببية
 ذهب إليه من معارضة الفلاسفة. 

 مسألة السببية:الغزالي وموقفه من المطلب الثالث: 
لغزالي لم أجد ضمن من خلال ما استقرأته من كتب ل

ستطيع معرفة وجهة أللسببية، ولكنني  قلًا مست مؤلفاته مبحثاً
فقد وجدت أن  ،نظره من خلال ما كتبه في مجمل مؤلفاته

تمييزه للروابط التي  :الأساس الذي بنى عليه تصوره للسببية هو
والآخر  منها ما يكون ضروريًا، ن أنتربط بين الأشياء، فقد بيّ 

 عادة ما تحكمه العادة وليس الضرورة. 
وتعد مسألة السببية من المسائل الفلسفية الهامة التي 
تعرض لها الغزالي وخالف أقوال الفلاسفة، فهو يحاول إثبات 

 سبة الأسباب إلى مسبباتها مخالفًاوعدم ن ،عدم وجود العلية
فهو يعيد كل سبب  لطبيعيات،قانون السببية في علوم ابذلك 

بين ، و ران بين ما يعتقد في العادة سببًاإلى خالقه فيقول: "الاقت
عندنا، بل كل شيئين ليس هذا  ما يعتقد مسببًا ليس ضروريًا

اك هذا، ولا إثبات أحدهما متضمنًا لإثبات الآخر، ذاك، ولا ذ
لنفي الآخر، مثل الري والشرب، والشبع  ولا نفيه متضمنًا

كل... وهلم جرا إلى كل المشاهدات من المقترنات، في والأ
الطب والنجوم، والصناعات والحرف، وأن اقترانها لما سبق من 

ها على التساوي، لا لكونه تقدير الله سبحانه وتعالى يخلق
في نفسه، غير قابل للفوت، التخلف عن الحدوث، بل  ضروريًا

دون حزّ  في المقدور خلق الشبع دون الأكل، وخلق الموت

قامة الحياة مع حزّ الرقبة، وهلم جرا إلى جميع  الرقبة، وا 
 . (52)المقترنات"

ويؤكد الغزالي على فهمه لهذه الفكرة بقوله: "إن الله تعالى 
قادر على الإشباع من غير الأكل، والإرواء والنماء من غير 
رضاع؛ إلا أنه قام بترتيب الأسباب والمسببات لسر وحكمة لا 

 .إلا الله تعالى والراسخون في العلميعلمهما 
لقد قام الغزالي ببحث حول مقدمات البرهان اليقينية، فوصل 
إلى المجربات التي وجد بينها وبين رأي الأشعرية تعارض، 

 .فأحالها إلى تهافته
 اوشكً  ذا سأل سائل كيف تعدون هذا يقينًافالغزالي يقول إ

لموت، وليس الأكل علة ل كلمون فيه قالوا: "ليس الجز سببًاوالمت
للاحتراق، ولكن الله تعالى يخلق هذه  اللشبع وليس النار سببً 

الأمور من احتراق وموت وشبع لدى جريان هذه الأمور لا 
 .(53)بها"

ن الغزالي في كتاب معيار العلم: "أن المتكلم إذا وقد بيّ 
أخبر بأن والده جزت رقبته لم يشك في موته، وليس من 

صول الموت وباحث عن فيه، وهو معترف بح العقلاء من يشك
وأما النظر في أنه هل هو لزوم ضروري ليس  ،وجه الاقتران

في الإمكان تغييره، أم هو بحكم جريان سنة الله تعالى لمشيئته 
الأزلية التي لا تحتمل التبديل والتغيير، فهو نظر في وجه 

شكك في الاقتران لا في نفس الاقتران، فيفهم هذا وليعلم أن الت
موت من جزت رقبته وسواس مجرد، وأن اعتقاد موته يقين لا 

 . (54)يستراب فيه"
يحاول الغزالي عن طريق عرض هذا الفكر المخالف 
للفلاسفة، إثبات المعجزات الخارقة للعادة، ومخالفة الفلاسفة 
فيما ذهبوا إليه من إنكارهم للمعجزات؛ إلا أنه لما دخل في هذا 

، وأساس الأمور ن أساس المعجزةالمسار لم يميز بي
فإن من الفلاسفة من يجمع بين القول بالعلاقة  المحسوسة؛

الضرورية بين الأسباب والمسببات دون الإعتراف بالمعجزة مع 
 . (55)وجود التفريق بين كلا المجالين

ا برأي أهل الكلام ويبدو رأي الغزالي في هذا الموضوع متأثرً 
لأسباب ومسبباتها ران المصاحب لمن الأشاعرة، فهو يعد الاقت

، بل عنده أن كل شيئين لا هذا ذاك ولا ذاك ليس أمر ضروريًا
فيه يتضمن "ولا إثبات أحدهما يتضمن إثبات الآخر، ولا ن: اهذ

وجود أحدهما لوجود الآخر أو عدم  نفي الآخر. وليس ضروريًا
الري والشرب، والشبع والأكل،  :مثل أحدهما عدم الآخر

ق ولقاء النار، والنور وطلوع الشمس، والموت وجز والاحترا
سهال البطن واستعمال المسهل،  الرقبة والشفاء وشرب الدواء، وا 

ي الطب والنجوم إلى كل المشاهدات من المقترنات ف وهلم جرا
فإن اقترانها لما سبق من تقدير الله  والصناعات والحرف؛



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 301 - 

في نفسه غير  اقها على التساوق، لا لكونه ضروريً سبحانه، يخل
قابل للفوت، بل في المقدور خلق الشبع دون الأكل، وخلق 

دام  ة الحياة مع جز الرقبة، وهلم جراالموت دون جز الرقبة، وا 
 . (56)إلى جميع المقترنات"

فإذا ما سلم الغزالي لهذه الأمور ذهب بكل قوته لإثبات أن 
طن ذا لاقت القطن قد لا تحدث احتراق، وقد ينقلب القالنار إ
 . (57)دون ملامسته للنار امحترقً  رمادًا

ا، فهو الآن بدأ له أيضً  ويبدو تفكير الغزالي غريبًا لنا وأخيرًا
، وصرف المسببات يحتار ويحاول إيجاد تبريرات لأقواله هذه

لى إرادة ويعيد الغزالي كل أمر من الأمور إ عن أسبابها،
تسير على لم تكن إلا أن الإرادة  مخترعها وهو الله تعالى،
وهذا يعني جواز اعتقاد كل واحد منا  منهج مخصوص معين،

أن يعتقد أن بين يديه سباع ضارية أو نيران مستقلة أو جبال 
ما راسية لكنه لا يراها؛ لأن مخترعها لم يخلق لنا الرؤية لها، ك

قد يعود للبيت فيجده تحول  يجوز أن من وضع في بيته كتابًا
أن يرجع فمن الممكن  ترك حيوانًاإنسان أو حيوان، ولو  إلى

فالله تعالى قادر على كل  فيجده انقلب إلى شيء آخر،
 . (58)شيء

ومن الواضح أن مرد هذه الأمور للممكنات، فاعتقاد الغزالي 
ذا كان الأمر هكذا  أن كل شيء ممكن وليس واجب الحدوث، وا 

بأن هذه  ين: "أن الله تعالى خلق لنا علمًافإن الغزالي يب
كنات لم يفعلها، ولم ندع أن هذه الأمور واجبة، بل هي المم

ستمرار العادة بها مرة ممكنة، ويجوز أن تقع ويجوز ألا تقع. وا
يانها وفق العادة الماضية يرسخ في أذهاننا جر  بعد أخرى

 . (59)لا تنفك عنه" ترسيخًا
وعليه فإن الأشياء ضمن قدرة الله تعالى ممكنة، وقد تكون 

مه إلا أنه لم يفعلها، مع إمكان حدوثها في جرت في سابق عل
بعض الأوقات، ويخلق لنا العلم بأنه لا يفعله في ذلك الوقت، 

 . (60)فهذا الكلام إذن ليس إلا تشنيع محض
ومما سبق تبين أن منطق الغزالي يحمل منطق الجواز 
والاحتمال لا منطق الثبات والضرورة واليقين، فإن كان يسلم 

لا  تماثلان من كل وجه في نار خلقت خلقةبأن وقوع قطنان م
فإنه مع هذا يجوز إلقاء نبي في  تفرق بينهما أحرقتهما بلا شك،

النار فلا يحترق، وذلك إما بتغيير في صفة النار أو النبي، 
وتفسير ذلك هو إحداث صفة في النار من الله تعالى أو 
الملائكة تجعل سخونتها تقتصر على النار ولا تتعداها إلى 

صفة في  لسلام أو يحدث الله تعالى تغييرًاجسم النبي عليه ا
لكنها تدفع أثر النار،  اودمً  النبي لا تخرجه عن كونه لحمًا

ي تنور موقد لا إن من يطلي نفسه بالطلق ثم يجلس ف فمثلًا 
ذا أنكر الخصم ذلك فإن إنكاره لا أساس له  . (61)يتأثر بالنار، وا 

ويبرهن الغزالي على أقواله أو ما ذهب إليه عن طريق 
المادة، فيقول أن المادة قابلة لكل شيء، فإن التراب وكل 

ثم النبات يتحول عند أكل الحيوان  ،العناصر تتحول إلى نبات
لمني ينصب في الرحم ليكون ، وامنيًا لله إلى دم، والدم يتحو 

فلم لا  ،وكل هذا يقع بحكم العادة على مر الزمان حيوانًا،
يستطيع الخصم أن يفكر بأن في مقدور الله تعالى أن يدبر 
المادة في هذه الأطوار في زمن أقل من المعهود، فيستعجل 

 . (62)هذه القوى في عملها، وتحصل ما يسمى معجزة للنبي
في عرض آرائه السابقة يرجع إلى آراء الأشاعرة  والغزالي

والله تعالى وحده  ،الذين يحيلون كل أمر إلى قدرة الله تعالى
القادر على فعل كل شيء، أما الأشياء المادية الموجودة في 
الكون فلا أفعال لها ولا خصائص تمكنها من القيام بالفعل 

 . (63)وحدها دون تدخل الإرادة الإلهية
لغزالي بات يشعر بأن هذا المذهب يؤدي إلى بعض إلا أن ا

الإشكاليات فأخذ يقول بأن المحال غير مقدور عليه على 
اعتبار أن المحال إثبات الشيء مع نفيه، " أو إثبات الاثنين 
مع نفي الواحد أما الجمع بين السواد والبياض فمحال، لأنا نفهم 

ياض ووجوه من إثبات صورة السواد في المحل، نفي ماهية الب
كان  من إثبات السواد، واد. فإذا صار نفي البياض مفهومًاالس

نما لا يجوز كون الشخص إثبات البياض مع نفيه محالًا  ، وا 
الواحد في مكانين، لأنا نفهم من كونه في البيت، عدم كونه في 
غير البيت. فلا يمكن تقديره في غير البيت مع كونه في البيت 

 . (64)لبيت"المفهم لنفيه عن غير ا
وبيد أن الغزالي يقول بإمكان بعض الأشياء وعدمها؛ فإن 
محك هذا الإمكان وعدمه قائم على مدى قربه من المعجزة أو 

يدافع  اومحددً  اا ثابتً بعده عنها وهو بذلك يضع لنفسه غرضً 
 . (65)عنه

، انقلاب الماء هواء بالتسخين مثلًا والغزالي يذهب إلى أن ب
المادة القابلة للصورة المائية خلعت وقبلت إنما يراد بذلك أن 

صورة أخرى، وبذلك تكون المادة المشتركة ولكن الصورة 
 . (66)متغيرة

القول بأن العصا تحولت إلى ثعبان، والتراب  اومثله أيضً 
حيوان أو عدم وجود مادة مشتركة بين العرض والجوهر، ولا 

 محالًا  هذابين السواد والكدرة ولا بين سائر الأجناس، فيكون 
 . (67)من جميع الوجوه

أما تحريك الله تعالى ليد الميت، ونصب قامته وجلوسه 
على هيئة الحي، يكتب كتابة منتظمة، فهذا أمر ليس بمستحيل 
في ذاته، مهما أحيل الأمر إلى إرادة الله، إنما هو مستنكر 
لاطراد إبطال دلالة إحكام الفعل على علم الفاعل؛ فإن هذا 

 . (68)وهو عالم به ،وهو المحكم ،فالفاعل هو الله خطأ منهم،



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 302 - 

ل منذ ومن الواضح خلال عرض رأي الغزالي الذي حاو 
م يستطع الخروج عن مذهب أنه ل بداية أمره أن يكون محايدًا

يخرج برأي  وقد لبسه طيلة مناقشته للفلاسفة، ولم الأشاعرة،
 عن آرائهم.  ابعيدً  مخالف لهم أو اجتهادًا

 أصناف الفلاسفة عند الغزاليبع: المطلب الرا
قسم الغزالي الفلاسفة إلى ثلاثة أقسام: الدهريون، 

 والطبيعيون، والإلهيون.
"الدهريون وهم طائفة من  ن أن الصنف الأول هم:وقد بيّ 

وزعموا: أن الأقدمين جحدوا الصانع المدبر، العالم القادر، 
م يزل كذلك بنفسه، وبلا صانع، ول االعالم لم يزل موجودً 

الحيوان من النطفة، والنطفة من الحيوان، وهؤلاء هم 
 . (69)الزنادقة"

الطبيعيون وهم قوم أكثروا بحثهم ": أما الصنف الثاني فهم
عن عالم الطبيعة وعن عجائب الحيوان والنبات، وأكثروا 

فرأوا فيها من  ،وض في علم تشريح أعضاء الحيواناتالخ
مته، مما اضطروا معه إلى عجائب صنع الله تعالى، وبدائع حك

الاعتراف بفاطر حكيم، مطلع على غايات الأمور ومقاصدها، 
ولا يطالع التشريح، وعجائب منافع الأعضاء مطالع إلا 
ة ويحصل له هذا العلم الضروري بكمال تدبير الباني لبني

إلا أن هؤلاء لكثرة بحثهم عن  ،الحيوان، لا سيما بنية الإنسان
لاعتدال المزاج تأثير عظيم في قوام قوى الطبيعة ظهر عندهم 

قلة من الإنسان تابعة لمزاجه الحيوان به، فظنوا أن القوة العا
، وأنها تبطل ببطلان مزاجه فينعدم، ثم إذا انعدم فلا يعقل اأيضً 

إعادة المعدوم، كما زعموا، فذهبوا إلى أن النفس تموت ولا تعود 
الحشر والنشر، والقيامة، فجحدوا الآخرة، وأنكروا الجنة والنار، و 

والحساب، فلم يبق عندهم للطاعة ثواب، ولا للمعصية عقاب 
 اكوا إنهماك الأنعام. وهؤلاء أيضً فانحل عنهم اللجام، وانهم

زنادقة، لأن أصل الإيمان هو: الإيمان بالله واليوم الآخر، 
ن آمنوا بالله وصفاته"  . (70)وهؤلاء جحدوا اليوم الآخر، وا 

:"الإلهيون وهم المتأخرون منهم مثل سقراط  لثوالصنف الثا
وهو أستاذ أفلاطون وأفلاطون أستاذ أرسطاطاليس 
وأرسطاطاليس هو الذي رتب لهم المنطق، وهذَّب لهم العلوم، 

 اا من قبل، وأنضج لهم ما كان فجً وحرر لهم ما لم يكن محررً 
من علومهم، وهم بجملتهم، ردوا على الصنفين الأولين من 

شف عن فضائحهم ما أغنوا ة، والطبيعية، وأوردوا في الكالدهري
ثم رد  ،الله المؤمنين القتال" بتقاتلهم وكفى" به غيرهم

ومن كان قبلهم من  ،أرسطاطاليس على أفلاطون وسقراط
لم يقصر فيه حتى تبرأ عن جميعهم، إلا أنه  االإلهيين، ردً 

وع عنها، استبقى من رذاذ كفرهم، وبدعتهم، بقايا لم يوفق للنز 
كابن  :شيعتهم من المتفلسفة الإسلاميين وتكفير ،فوجب تكفيرهم

لم يقم بنقل علم أرسطاطاليس  على أنه ،سينا والفارابي وأمثالهما
أحد من متلفسفة الإسلاميين كقيام هذين الرجلين، وما نقله 
غيرهما ليس يخلو من تخبيط وتخليط، يتشوش فيه قلب 

 ق(71)لا يُفهم كيف يرد أو يقبل"المطالع، حتى لا يفهم، وما 
 : أقسام الفلسفة عند الإمام الغزاليالمطلب الخامس

جدد الإمام الغزالي في أقسام الفلسفة فقد جعلها في 
 :(72)ثلاثة
 قسم يجب التفكير به. -1
 وقسم يجب التبديع به. - 2
 . وقسم لا يجب إنكاره أصلًا  -3

الغزالي أن  نبيّ  فقد العلوم الفلسفية كما عمل على تقسيم
ستة أقسام رياضية، ومنطقية، وطبيعية، الفلسفة تقسم إلى 

لهية، وسياسية، وخلقية  سأشرح كل واحدة منها على حدة. و  ،وا 
تتعلق بعلم الحساب والهندسة ": وهي الرياضية الأولى أما

ا لق منه شيء بالأمور الدينية نفيً وعلم هيئة العالم، وليس يتع
ثباتً  رهانية لا سبيل إلى مجاحدتهم بعد فهمها ، بل هي أمور باوا 

 . (73)"ومعرفتها
من ينظر فيها ": تولدت منها آفتان: الأولىإلا أن الرياضيات 

يتعجب من دقائقها ومن ظهور براهينها، فيحسن بسبب ذلك 
وح وفي اعتقاده في الفلاسفة، فيحسب أن جميع علومهم في الوض

ع من كفرهم وتعطيلهم ثم يكون قد سم ،وثاقة البرهان كهذا العلم
ويقول:  ،وتهاونهم بالشرع ما تناولته الألسنة فيكفر بالتقليد المحض

. لما اختفى على هؤلاء مع تدقيقهم في هذا العلم الو كان الدين حقً 
فإذا عرف بالتسامع كفرهم وجورهم استدل على أن الحق هو 
الجحد والإنكار للدين، وكم رأيت من يضل عن الحق بهذا العذر 

ذا قيل له: الحاذق في صنا عة واحدة ليس ولا مستند له سواه. وا 
ن الحاذق في في كل صناعة، فلا يلزم أن يكو  ايلزم أن يكون حاذقً 
أن يكون الجاهل بالعقليات  في الطب، ولا االفقه والكلام حاذقً 

بالنحو، بل لكل صناعة أهل بلغوا فيها رتبة البراعة  جاهلًا 
ن كان الحمق و  الجهل يلزمهم في غيرها، فكلام الأوائل والسبق، وا 

ي، لا يعرف ذلك من في الرياضيات برهاني وفي الإلهيات تخمين
فهذا إذا قرر على هذا الذي ألحد بالتقليد، ولم  ،جربه وخاض فيه

يقع منه موقع القبول، بل تحمله غلبة الهوى، والشهوة الباطلة، 
العلوم  وحب التكايس على أن يصر على تحسين الظن بهم في

 (74)"كلها 
نشأت من صديق للإسلام جاهل، ظن أن ": الآفة الثانية

الدين ينبغي أن ينصر بإنكار كل علم منسوب إليهم. فأنكر 
جميع علومهم وادعى جهلهم فيها حتى أنكر قولهم في الكسوف 
والخسوف، وزعم أن ما قالوه على خلاف الشرع فلما قرع ذلك 

طع، لم يشك في برهانه ولكن سمع من عرف ذلك بالبرهان القا



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 303 - 

نكار البرهان القاطع،  اعتقد أن الإسلام مبني على الجهل وا 
فازداد للفلسفة حباً وللإسلام بغضاً، ولقد عظم على الدين جناية 
من ظن أن الإسلام ينصر بإنكار هذه العلوم، وليس في الشرع 
تعرض لهذه العلوم بالنفي والإثبات، ولا في هذه العلوم تعرض 

 . (75)"الدينية مورللأ
اتفق الفلاسفة والمتكلمون على أن وأما المنطقيات:  -2

المنطق لا تؤخذ براهينه من الدين بل تعلقه تاماً بالبراهين 
لا " المرتبطة بالأدلة والمقاييس، وعليه فقد بين الغزالي أنه:

ثباتاً، بل هي النظر في طرق  يتعلق شيء منها بالدين نفياً وا 
ييس، وشروط مقدمات البرهان، وكيفية تركيبها، الأدلة والمقا

وشروط الحد الصحيح وكيفية ترتيبه. وأن العلم إما تصور 
ما تصديق وسبيل معرفته البرهان، وليس  وسبيل معرفته الحد، وا 
في هذا ما ينبغي أن ينكر، بل هو من جنس ما ذكره 

 . (76)"المتكلمون وأهل النظر في الأدلة
ت: فهو بحث عن عالم السماوات وأما علم الطبيعيا - 3

وكواكبها وما تحتها من الأجسام المفردة: كالماء والهواء والتراب 
والنار، وعن الأجسام المركبة، كالحيوان والنبات والمعادن، وعن 
أسباب تغيرها وامتزاجها، وكذلك يضاهي بحث الطب عن جسم 

اجه الإنسان، وأعضائهم الرئيسية والخادمة، وأسباب استحالة مز 
كار علم الطب، فليس من شرطه وكما ليس من شرط الدين إن

في  الغزالي إنكار ذلك العلم، إلا في مسائل معينة، ذكرها اأيضً 
كتاب تهافت الفلاسفة وما عداها مما يجب المخالفة فيها، فعند 
التأمل يتبين أنها مندرجة تحتها، وأصل جملتها: أن تعلم أن 

تعمل بنفسها، بل هي مستعملة  الطبيعة مسخرة لله تعالى، لا
من جهة فاطرها. والشمس والقمر والنجوم والطبائع مسخرات 

 . (77)"بأمره لا فعل لشيء منها بذاته عن ذاته
وأما الإلهيات: ففيها أكثر أغاليطهم، فما قدروا على  -4

الوفاء بالبراهين على ما شرطوه في المنطق، ولذلك كثر 
مذهب أرسطاطاليس فيها من الاختلاف بينهم فيه ولقد قرب 

مذاهب الإسلاميين، على ما نقله الفارابي وابن سينا، ولكن 
مجموع ما غلطوا فيه يرجع إلى عشرين أصلًا، يجب تكفيرهم 

مذهبهم في  في ثلاثة منها، وتبديعهم في سبعة عشر. ولإبطال
هذه المسائل العشرين صنفنا كتاب التهافت أما المسائل 

 فيها كافة المسلمين وذلك في قولهم: الثلاث، فقد خالفوا
نما المثاب والمعاقب هي  - 1 إن الأجساد لا تحشر، وا 

الأرواح المجردة، والمثوبات والعقوبات روحانية لا جسمانية. 
، ولكن كذبوا أيضًاولقد صدقوا في إثبات الروحانية: فإنها كائنة 

 .في إنكار الجسمانية، وكفروا بالشريعة فيما نطقوا به
ومن ذلك قولهم: "إن الله تعالى يعلم الكليات دون  - 2

لا يعزب ": هو أيضًا كفر صريح، بل الحق أنهالجزئيات"، ف

عنه مثقال ذرة في السماوات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك 
  ٣سبأ:  ولا أكبر إلا في كتاب مبين"

قدم العالم وأزليته، ولم يذهب أحد بومن ذلك قولهم:  - 3
 إلى شيء من هذه المسائل. من المسلمين 

وأما ما وراء ذلك من نفيهم الصفات، وقولهم: إنه عليم 
بالذات، ولا يعلم زائد على الذات وما يجري مجراه، فمذهبهم 

ولا يجب تكفير المعتزلة بمثل فيها قريب من مذهب المعتزلة، 
في كتاب فيصل التفرقة بين الإسلام  الغزالي وقد ذكر ،ذلك

بين به فساد رأي من يتسارع إلى التكفير في كل والزندقة ما يت
 . (78)ما يخالف مذهبه 

وأما السياسيات: فجميع كلامهم فيها يرجع إلى الحكم  - 5
نما  المصلحية المتعلقة بالأمور الدنيوية، والإيالة السلطانية، وا 

أخذوه من كتب الله المنزلة على الأنبياء، ومن الحكم المأثورة 
 . (79)ليهم السلام عن سلف الأنبياء ع

وأما الخلقية: فجميع كلامهم فيها يرجع إلى حصر  - 6
صفات النفس وأخلاقها، وذكر أجناسها وأنواعها وكيفية 
نما أخذوها من كلام الصوفية، وهم  معالجتها ومجاهدتها، وا 
المتألهون المواظبون على ذكر الله تعالى، وعلى مخالفة الهوى 

بالإعراض عن ملاذ الدنيا، وقد  وسلوك الطريق إلى الله تعالى
انكشف لهم في مجاهدتهم من أخلاق الناس وعيوبها، وآفات 

الفلاسفة ومزجوها بكلامهم  أعمالها ما صرحوا بها، فأخذها
بالتجمل بها إلى ترويج باطلهم. ولقد كان في عصرهم  توسلًا 

بل في كل عصر جماعة من المتأهلين لا يخلي الله سبحانه 
 . (80)العالم عنهم 

ولما رأى الإمام الغزالي ما في كتب الفلاسفة من ضلال 
، اوصوابً  اوغدر وخطر، قرر أن يدافع عن دين الله بما يراه حقً 

فقام بكل ما أوتي به من قوة بالرد على المخالفين من وجهة 
حقاق  نظره، ورغم كل محاولات الغزالي بالذب عن الإسلام وا 

يحتمل رأيه الصواب  إنسانًابطال الباطل إلا أنه يبقى الحق وا  
يبين  شيخ يوسف القرضاوي كتابًالذا ألف ال ؛والخطأ، أو النقد

آراء المادحين والناقدين للغزالي وأسماه الإمام الغزالي بين 
 مادحيه وناقديه. 

 وهو عدم أخذ رأي ألا ويعلمنا الإمام الغزالي أمرًا هامًا
عن  اقل معصومً من الخطأ، أو على الأ العلماء مسلمًا خالصًا

النقد، فلا بد من قراءة جيدة واعية، وفهم واضح ونقد على 
لرأي طائفة  ساس علمي لا على أساس هوىً متبعًا ولا تعصبًاأ

، وهذا المنهج اتبعه من معينة، بل دراسة نابعة عن تعقل ونقل
ولا ينقص من مقدار العالم  أيضًاتباعه أو الرد عليه بعده في أ

مخالفين، بل إن مراجعة الأقوال ومناقشتها إن وجد له  شيئًا
 .ا إن كان المناقش منصفًاوادراكً  يد العقل اتساعًاوالرد عليها يز 



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 304 - 

الصوفية وعلم الفلسفة إلا إن ما أدخله الإمام الغزالي على 
على ربط  عصره لهذه العلوم، فقد عمل جاهدًافي  يعد تجديدًا

لإعادة العلوم إلى  ؛المفهوم الديني بالحياة العلمية والعملية
سيرها الصحيح ونبعها الصافي، وبذلك استحق الإمام الغزالي 

 أن يوصف بأنه مجدد القرن الخامس الهجري.
 

 الخاتمة
التجديد مصطلح متعارف عليه في الشريعة الإسلامية  -1

وقد أقر ظهور المجدد رسول الله محمد عليه الصلاة والسلام 
في أول القرن أو آخر القرن، إلا ولم يحدد وقته بالدقة فقد يأتي 

 أنه من الواضح بروز وظهور مجدد في كل قرن. 
ي لا يوجد شروط محددة تنطبق على جميع المجددين ف -2

؛ لذا ما لما يناسب فقه الواقع كل القرون، فالمجدد يأتي حاملًا 
لا يناسب مجدد القرن الواحد  يناسب القرن الخامس مثلًا 

 والعشرين. 
مام الغزالي بمخالطته للطبقة الأرستقراطية تأثر الإ -3

بعدما عاش حياة بسيطة بل وفقيرة، لكنه سرعان ما تدارك 
الأمر إذ شعر أن الرياء يدخل إلى قلبه، فأخرج الدنيا من قلبه 

 وزهد بها ولزم المذهب الصوفي إثر ذلك. 
جدد الإمام الغزالي بالمنهج الصوفي، فقد كانت  -4

تدال لا المغالاة، ويشهد عليه بذلك كتاب صوفيته متمثلة بالاع

 إحياء علوم الدين.
جدد الإمام الغزالي في علوم الفلسفة، حيث قام  -5

ن من خلالها ضعف مناهج بدراستها دراسة ممحصة، بيّ 
الفلاسفة وما يتهافتون فيه، وألف العديد من الكتب التي ناظر 

 الفلاسفة من خلالها.
ح الفلسفة؛ إلا أنه أثناء ذلك حاول الإمام الغزالي إصلا -6

عنها،  فلسفة، ونحوا منحىً بعيدًاتأثر العلماء به حتى هجروا ال
مما أدى إلى ضعف العرب إلى اليوم بالفلسفة، فلم يظهر 
فلاسفة أمثال ابن سينا ولا الفارابي بعد هجوم الغزالي على 

 الفلسفة.
 

 التوصيات:
علم النجباء توصي الباحثة العلماء الأفاضل وطلبة ال -1

بزيادة الاهتمام بهذه الجزئية في الدراسات العقدية، لما فيها من 
منافع عديدة وفوائد كثيرة، وحل لإشكاليات عميقة في فكرنا 
الإسلامي المعاصر، حيث إن موضوع التجديد ودراسة سير 
المجددين رغم أهميتها لم تأخذ ما تستحق من الدراسة 

 كذلك في عصرنا الحاضر.والتمحيص في العصور السابقة و 
توصي الباحثة بعمل دراسة استقرائية لسير المجددين  -2

منذ ظهور أول مجدد وحتى آخر المجددين، وذلك لمعرفة 
 الأسلوب الصحيح لعملية التجديد.

 
 

 
 

 الهوامش
 
السجستاني، س، سنن أبي داود، باب ما يذكر في قرن المائة،  .1

لباني، بيروت، دار الكتاب ، تحقيق وتعليق الأ4293رقم الحديث:
 .4/178العربي، ج

(. القاموس المحيط، تحقيق: مكتب 2005الفيروز آبادى، م. ) .2
تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم 

، لبنان: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر 8العرقسُوسي، ط
 .1/346والتوزيع، 

بيدي، م. تاج العروس من جواهر القاموس،  .3 المحقق: مجموعة الزَّ
 .7/478من المحققين، الناشر: دار الهداية، 

 .3/107، لبنان: دار صادر، 1ابن منظور، م. لسان العرب، ط .4
، دمشق، 1ه(، فتح القدير، ط1414انظر الشوكاني، م. ) .5

 .3/310بيروت: الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب ـ، 
 .5/207ر الفكر، انظر الإستانبولي، إ. روح البيان، بيروت: دا .6
(. تفسير القرطبي )الجامع لأحكام القرآن(، 1964القرطبي، م. ) .7

براهيم أطفيش، ط ، القاهرة: دار الكتب 2تحقيق: أحمد البردوني وا 
 .1/274المصرية، 

 .14/91المرجع السابق،  .8
الألباني، م، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، المكتب  .9

، 247، ص2470الحديث:  الإسلامي، باب: أول الكتاب، رقم

(. فيض القدير شرح الجامع الصغير، 1938والمناوي، م. )
 .2/324القاهرة: المكتبة التجارية، 

ه(. مسند الإمام أحمد بن حنبل، 1368ابن حنبل، أ. ) .10
مصر، مؤسسة قرطبة، الباب مسند أبي هريرة رضي الله عنه، 

 .2/359، 8695رقم الحديث: 
، تحقيق فؤاد عبد الباقي، النيسابوري، م، صحيح مسلم .11

بيروت، دار إحياء التراث العربي، باب التعوذ من شر ما عمل 
 .2720ومن شر ما لم يعمل، رقم الحديث: 

 .2/281المناوي، م. فيض القدير،  .12
 .2/281المرجع السابق،  .13
ه(، تبين كذب المفتري، دمشق: 1374ابن عساكر، ع. ) .14

 .53طبعة التوفيق، ص
خطاب الديني بين تحديث الدخلاء (. ال2006ساعي، م. ) .15

 .115، دار السلام للنشر، ص1وتجديد العلماء، ط
(. التجديد في الفكر الإسلامي، 2008أبو شهبة، ه. ) .16

 .69، مصر: دار الفكر العربي، ص1ط
سنن أبو داود، س، كتاب الملاحم، باب ما يذكر في قرن  .17

، بيروت، دار الكتاب العربي، 4293المائة، رقم الحديث: 
4/178. 

سنن أبو داود، س، كتاب الملاحم، باب ما يذكر في قرن  .18
، بيروت، دار الكتاب العربي، 4293المائة، رقم الحديث: 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 305 - 

4/178. 
(، عون المعبود شرح سنن أبي 1968العظيم آبادي، م، ) .19

، المدينة المنورة، 2داود، المحقق عبد الرحمن محمد عثمان، ط
 المكتبة السلفية.

20.  ،9/1347. 
 .9/1349السابق، المرجع  .21
بيدي، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو  .22 الزَّ

الفيض، الملقّب بمرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، 
 .16/109تحقيق: مجموعة من المحققين، الناشر: دار الهداية، 

البخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أبو  .23
الجامع الصحيح، كتاب بدء الوحي،  هـ(.256عبد الله )المتوفى: 

، الناشر: دار 1، ط116باب السمر في العلم، رقم الحديث: 
.ومسلم، أبو الحسين مسلم بن 1/40م، 1987الشعب، القاهرة، 

الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، صحيح مسلم، باب قوله 
، بيروت،  6642لا تأتي مائة سنة وعلى الأرض، رقم الحديث: 

 .7/186يل، بيروت،  دار الأفاق الجديدة،دار الج
انظر العظيم آبادي، م، عون المعبود شرح سنن أبي داود،  .24

9/1349. 
ه(. فتح الباري شرح صحيح 1379ابن حجر، أ، ) .25

، الناشر: دار 116البخاري، باب قوله باب السمر، رقم الحديث 
 .1/212المعرفة، بيروت،

بي داود، العظيم آبادي، م، عون المعبود شرح سنن أ .26
9/1350. 

 .9/1352المرجع السابق،  .27
 .9/1352المرجع السابق،  .28
هـ(. جامع الأصول 606انظر ابن الأثير، م، )المتوفى:  .29

، الناشر: 1في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، ط
 مكتبة دار البيان. -مطبعة الملاح  -مكتبة الحلواني 

ن أبي داود، العظيم آبادي، م، عون المعبود شرح سن .30
9/1352. 

، 5ه(. رجال الفكر والدعوة، ط1397الندوي، ع. ) .31
 .25الكويت: دار القلم، ص

(. موجز تاريخ تجديد الدين 1968انظر المودودي، أ. ) .32
حيائه، ط  .52، بيروت: دار الفكر،  ص2وا 

(. الأصالة والتجديد، الأردن: 2008انظر شهوان، ر. ) .33
 .361دار النحوي،  ص

سان تقع شمال شرق إيران وتسمى الآن طوس: مدينة بخر  .34
(، الإمام الغزالي 2006بشهر. من هامش كتاب الصلابي، ع. )
، لبنان، دار المعرفة، 1وجهوده في حركة الإصلاح والتجديد، ط

 .5ص
، 1(. الإمام الغزالي، ط1993انظر الشامي، ص. ) .35

ه(، سير 1374، انظر الذهبي، م. )19دمشق: دار القلم، ص 
ء، تحقيق: شعيب الارناؤوط، الناشر: مؤسسة أعلام النبلا

 .323-19/322الرسالة،
(. المنقذ من الضلال، بقلم 1962انظر الإمام الغزالي، م. ) .36

، مصر: مكتبة أنجلو المصرية، 3د عبد الحليم محمود، ط
. وانظر الشامي، ص. الإمام الغزالي،  118مطبعة مخيمر، ص

 .45ص

 .119ل، صانظر الغزالي، م. المنقذ من الضلا .37
(. الإمام الغزالي بين مادحيه 1994انظر القرضاوي، ي. ) .38

 .27، بيروت: مؤسسة الرسالة، ص4وناقديه، ط
 .182انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام، ص .39
 .182انظر المرجع السابق، ص .40
. 182انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام، ص .41

وانظر الشامي،  ،121وانظر الغزالي، م. المنقذ من الضلال، ص
 .25ص. الإمام الغزالي، ص

انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام،  .42
 .122.وانظر الغزالي، م. المنقذ من الضلال ص182ص

 .183انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام، ص .43
 .183انظر المرجع السابق، ص .44
 .183انظر المرجع السابق، ص .45
 .183ص  انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام، .46
 .1/969الندوي، م. رجال الفكر والدعوة،  .47
 .184انظر الصعيدي، ع. المجددون في الإسلام، ص  .48
 .1/969انظر الندوي، م. رجال الفكر والدعوة،  .49
ه(. تحقيق: 1413السبكي، ع. طبقات الشافعية الكبرى، ) .50

، دار 2د. محمود محمد الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، ط
 .6/193عة والنشر والتوزيع،النشر: هجر للطبا

 .315-313انظر الغزالي، م. المنقذ من الضلال، ص  .51
الغزالي، م.المنقذ من الضلال، تحقيق محمد محمد جابر،  .52

 .28بيروت: المكتبة الثقافية للنشر،ص
(. تهافت الفلاسفة، تحقيق سليمان 1966الغزالي، م. ) .53

لي، م. . وانظر الغزا239، القاهرة، دار المعارف، ص4دنيا، ط
، بيروت، دار الكتب 1(. الاقتصاد في الاعتقاد، ط2004)

، وانظر العراقي، ع. الفلسفة العربية مدخل 121العلمية. ص
، لبنان، مكتبة لبنان ناشرون، الشركة المصرية 1جديد، ط

(. 1979. وانظر الشمالي، ع. )196العالمية للنشر، ص
، 5ثار رجالها، طدراسات في تاريخ الفلسفة العربية الإسلامية وآ

 .504بيروت، دار صادر، ص
(. معيار العلم، تحقيق د. سليمان دنيا، 1961الغزالي، م. ) .54

 .191-190)دون ط(، مصر: دار المعارف للنشر، ص
 .191الغزالي، م. معيار العلم، ص .55
(. تجديد في المذاهب الفلسفية 1976انظر العراقي، م. ) .56

 .105، مصر: دار المعارف، ص3والكلامية، ط
(. تهافت الفلاسفة، المطبعة 1962الغزالي، م. ) .57

 .195الكاثوليكية، ص 
 .195انظر الغزالي، م. تهافت الفلاسفة، ص .58
انظر العراقي، م. تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية،  .59

 .106ص
 .199الغزالي، م. تهافت الفلاسفة، ص  .60
 .200انظر الغزالي، م. تهافت الفلاسفة، ص  .61
 .200تهافت الفلاسفة، ص انظر الغزالي، م. .62
 .200انظر المرجع السابق، ص .63
انظر العراقي، م. تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية،  .64

 .107ص 
 .204الغزالي، م. تهافت الفلاسفة، ص  .65



 رنا السلايمة                               ...                                                                                  الإمام الغزالي

- 306 - 

انظر العراقي، م.، تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية،  .66
 .108ص 

 .204انظر الغزالي، م. تهافت الفلاسفة، ص  .67
 .204جع السابق، ص انظر المر  .68
 .205انظر المرجع السابق، ص .69
 .18الغزالي، م. المنقذ من الضلال، ص .70
 .19المرجع السابق، ص  .71
 .22-20المرجع السابق، ص .72
 .23المرجع السابق، ص  .73

 .24المرجع السابق، ص .74
 .24المرجع السابق، ص .75
 .25المرجع السابق، ص .76
 .26المرجع السابق، ص .77
 .27المرجع السابق، ص .78
 .28ق، صالمرجع الساب .79
 .29المرجع السابق، ص .80
 .29المرجع السابق، ص .81

 
 

 
 

 المراجعلمصادر و ا
 

 القرآن الكريم
 السنة النبوية الشريفة

 دار المعارف.مصر: المسند، ه(. 1368. )ابن حنبل، أ
طبعة  تبين كذب المفتري، دمشق: ه(.1374ع. ) ابن عساكر،
 التوفيق.

 ر صادر.دا لبنان: ،1لسان العرب، ط .ابن منظور، م
مصر: ، 1التجديد في الفكر الإسلامي، ط (.2008. )أبو شهبة، ه

 دار الفكر العربي.
 دار الفكر.بيروت: روح البيان، إ. الإستانبولي، 

الألباني، م، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، المكتب 
 الإسلامي.

سير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب  ه(.1374م. )الذهبي، 
 .لناشر: مؤسسة الرسالةالارناؤوط، ا

بيدي، م تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من . الزَّ
 .المحققين،الناشر: دار الهداية

الخطاب الديني بين تحديث الدخلاء وتجديد  (.2006. )ساعي، م
 ، دار السلام للنشر.1العلماء، ط

ود تحقيق: د. محمه(. 1413ع. طبقات الشافعية الكبرى، ) لسبكي،ا
، دار النشر: 2محمد الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، ط

 هجر للطباعة والنشر والتوزيع.
 .دار القلم ، دمشق:1ط الإمام الغزالي، (.1993. )الشامي، ص

الشمالي، ع. دراسات في تاريخ الفلسفة العربية والإسلامية وآثار 
 ، بيروت، دار صادر.5(. ط1979رجالها، )

 .دار النحوي :الأردن الأصالة والتجديد، .(2008. )شهوان، ر
الناشر:  :، دمشق، بيروت1فتح القدير، طه(. 1414) م.الشوكاني، 

 دار ابن كثير، دار الكلم الطيب ـ
الإمام الغزالي وجهوده في حركة الإصلاح (. 2006. )الصلابي، ع

 دار المعرفة. لبنان، ،1والتجديد، ط
، 3اهب الفلسفية والكلامية، طتجديد في المذ(. 1976. )العراقي، م

 .دار المعارفمصر: 
عون المعبود شرح سنن أبي داود، (. 1968)العظيم آبادي، م، 

دار  ،، المدينة المنورة2المحقق عبد الرحمن محمد عثمان، ط
 .النشر: المكتبة السلفية

معيار العلم، تحقيق د. سليمان دنيا، )دون  (.1961. )الغزالي، م
 عارف للنشر.دار الم مصر: ط(،
المنقذ من الضلال، بقلم د عبد الحليم محمود،  (.1962م. )الغزالي، 
 .مكتبة أنجلو المصرية، مطبعة مخيمر مصر: ،3ط

 .تهافت الفلاسفة، المطبعة الكاثوليكية(. 1962) م.الغزالي، 
، 4(. تهافت الفلاسفة، تحقيق سليمان دنيا، ط1966. )الغزالي، م

 القاهرة، دار المعارف.
، بيروت، دار 1(. الاقتصاد في الاعتقاد، ط2004الغزالي، م. )

 الكتب العلمية.
 بيروت: المنقذ من الضلال، تحقيق محمد محمد جابر،.الغزالي، م

 المكتبة الثقافية للنشر.
القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق (. 2005. )الفيروز آبادى، م

العرقسُوسي،  التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم
 .مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيعلبنان:  ،8ط

، 4الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، ط (.1994. )القرضاوي، ي
 .مؤسسة الرسالةبيروت: 

تفسير القرطبي )الجامع لأحكام القرآن(، (. 1964) م. لقرطبي،ا
براهيم أطفيش، ط الكتب  : دارالقاهرة، 2تحقيق: أحمد البردوني وا 

 المصرية.
: فيض القدير شرح الجامع الصغير، القاهرة (.1938. )المناوي، م

 المكتبة التجارية.
حيائه، ط (.1968. )المودودي، أ ، 2موجز تاريخ تجديد الدين وا 
 .دار الفكر: بيروت
دار الكويت: ، 5رجال الفكر والدعوة، ط ه(.1397ع. )الندوي، 
 .القلم

تحقيق فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار  النيسابوري، م، صحيح مسلم،
 .إحياء التراث العربي



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 307 - 

 
Imam Al-Ghazali, 

Religion Renovator in the Fifth Century AH 

 

Rana M. Al-Salaymeh * 
 

ABSTRACT 

This study explains the subject of renovation in religion. It displays the qualities and terms of 

innovators and clarifies the nature of their work as well as the main objective of the renewal.  

Renovation is the act of restoring emerging branches to the constant roots of religion taking into 

account contemporaneity and guided by the foundations of Sharia. A renovator embeds the purposes 

of Sharia in his act of renovation by achieving the interests and needs of people, for Allah’s 

legislation is present wherever people’s needs and interests are.  

This study presents the character of Imam Abu Hamed al-Ghazali who is considered the renovator of 

the fifth century AH in an attempt to clarify the concept of renovation. It reviews the aspects in which 

al-Ghazali achieved renovation, including fundamentals and branches of Fiqh (Islamic 

jurisprudence), Sufism, and philosophy.  

The study is divided into four sections: The first introduces the vocabulary and terms of the study. 

The second addresses the mission and characteristics of innovators. The third introduces the character 

of Imam al-Ghazali in a brief biography and shows how influenced he was by Sufism, while the 

fourth section explains how Imam al-Ghazali became a renovator in philosophy.  

Finally, the conclusion of the study highlights the most important findings and recommendations. 

Keywords: Renovator, Renovation. 

 
1) .4/178، تحقيق وتعليق الألباني، بيروت، دار الكتاب العربي، ج4293يذكر في قرن المائة، رقم الحديث:( السجستاني، س، سنن أبي داود، باب ما   
(2 .1/346مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان:  ،8حقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، طالقاموس المحيط، ت(. 2005. )الفيروز آبادى، م(  
(3 بيدي، م( .7/478الناشر: دار الهداية،  تاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين،. الزَّ  
(4 .3/107دار صادر،  لبنان: ،1رب، طلسان الع .ابن منظور، م(  
(5 .3/310الناشر: دار ابن كثير، دار الكلم الطيب ،ـ  :، دمشق، بيروت1فتح القدير، طه(، 1414) م.الشوكاني، انظر (  
(6 .5/207دار الفكر، بيروت: روح البيان، إ. الإستانبولي، انظر (  
(7 براهيم أطفيش، طتفسير القرطبي )الجامع لأحكام القر (. 1964) م. القرطبي،( .1/274: دار الكتب المصرية، القاهرة، 2آن(، تحقيق: أحمد البردوني وا   
(8 .14/91المرجع السابق، (  
(9 .2/324المكتبة التجارية، : الصغير، القاهرة فيض القدير شرح الجامع (.1938. )المناوي، م، و 247، ص2470الألباني، م، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، المكتب الإسلامي، باب: أول الكتاب، رقم الحديث: (  
(10 .2/359، 8695مصر، مؤسسة قرطبة، الباب مسند أبي هريرة رضي الله عنه، رقم الحديث: ، الإمام أحمد بن حنبل مسنده(. 1368. )ابن حنبل، أ(  
(11 .2720باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل، رقم الحديث: النيسابوري، م، صحيح مسلم، تحقيق فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، (  
(12 .2/281فيض القدير،  م. المناوي،(  
(13 .2/281المرجع السابق، (  
(14 .53طبعة التوفيق، ص تبين كذب المفتري، دمشق: ه(،1374ع. ) ابن عساكر،(  
(15 .115، دار السلام للنشر، ص1، طالخطاب الديني بين تحديث الدخلاء وتجديد العلماء (.2006. )ساعي، م(   
(16 .69دار الفكر العربي، صمصر: ، 1التجديد في الفكر الإسلامي، ط (.2008. )أبو شهبة، ه(  
(17 .4/178، بيروت، دار الكتاب العربي، 4293سنن أبو داود، س، كتاب الملاحم، باب ما يذكر في قرن المائة، رقم الحديث: (  
(18 .4/178، بيروت، دار الكتاب العربي، 4293م، باب ما يذكر في قرن المائة، رقم الحديث: سنن أبو داود، س، كتاب الملاح(  
(19 المكتبة السلفية. ،، المدينة المنورة2ط عون المعبود شرح سنن أبي داود، المحقق عبد الرحمن محمد عثمان،(، 1968) م،العظيم آبادي، (  

 ،9/1347.  
(20 .9/1349المرجع السابق، (  
(21 بيدي،( ين، الن الزَّ .16/109اشر: دار الهداية، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى، تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: مجموعة من المحقق  
(22 .7/186الجديدة،دار الأفاق  ، بيروت، دار الجيل ، بيروت، 6642 :.ومسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، صحيح مسلم، باب قوله لا تأتي مائة سنة وعلى الأرض، رقم الحديث1/40م، 1987، الناشر: دار الشعب، القاهرة، 1ط ،116رقم الحديث:  ء الوحي، باب السمر في العلم،الجامع الصحيح، كتاب بد .هـ(256لبخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، أبو عبد الله )المتوفى: ا(  
(23 .9/1349عون المعبود شرح سنن أبي داود،  م،العظيم آبادي، انظر  (  
(24 .1/212الناشر: دار المعرفة، بيروت، ،116رقم الحديث  فتح الباري شرح صحيح البخاري، باب قوله باب السمر،(. ه1379) أ،ابن حجر، (  
(25 .9/5013عون المعبود شرح سنن أبي داود،  م،العظيم آبادي، (  
(26 .9/1352المرجع السابق، (  
(27 .9/1352المرجع السابق، (  
(28 مكتبة دار البيان. -مطبعة الملاح  -، الناشر: مكتبة الحلواني 1جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرنؤوط، ط .هـ(606)المتوفى: م، انظر ابن الأثير، (  
(29 .9/1352أبي داود،  عون المعبود شرح سنن م،العظيم آبادي، (  
(30 .25دار القلم، صالكويت: ، 5رجال الفكر والدعوة، ط ه(.1397ع. )الندوي، (  
(31 حيائه، ط (.1968. )انظر المودودي، أ( .52دار الفكر،  ص: ، بيروت2موجز تاريخ تجديد الدين وا   

 .361دار النحوي،  ص :الأردن الأصالة والتجديد، (.2008. )انظر شهوان، ر(32)
(33 .5دار المعرفة، ص لبنان، ،1الإمام الغزالي وجهوده في حركة الإصلاح والتجديد، ط (،2006. ): مدينة بخرسان تقع شمال شرق إيران وتسمى الآن بشهر. من هامش كتاب الصلابي، عطوس(  
(34 .323-19/322ير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب الارناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة،س ه(،1374م. )الذهبي، ، انظر 19ص دار القلم،  ، دمشق:1ط الإمام الغزالي، (.1993. )انظر الشامي، ص(  
(35 .45الإمام الغزالي،  ص .. وانظر الشامي، ص118مكتبة أنجلو المصرية، مطبعة مخيمر، ص مصر: ،3المنقذ من الضلال، بقلم د عبد الحليم محمود، ط (.1962م. )انظر الإمام الغزالي، (  
(36 .119المنقذ من الضلال، صم. ، انظر الغزالي(  
(37 .27مؤسسة الرسالة، صبيروت: ، 4الإمام الغزالي بين مادحيه وناقديه، ط (.1994. )انظر القرضاوي، ي(  
(38 .182المجددون في الإسلام، ص .انظر الصعيدي، ع(  
(39 .182، صالمرجع السابقانظر (  

 .25الإمام الغزالي، ص ص. ، وانظر الشامي،121المنقذ من الضلال، ص زالي، م.الغ وانظر .182المجددون في الإسلام، ص .انظر الصعيدي، ع(40)
(41 .122المنقذ من الضلال صالغزالي، م.  .وانظر182المجددون في الإسلام، ص .انظر الصعيدي، ع(  

 .183المجددون في الإسلام، ص .انظر الصعيدي، ع(42)
 .183، صمرجع السابقانظر ال(43)

(44 .183ص انظر المرجع السابق،(  
(45 .183المجددون في الإسلام، ص  .انظر الصعيدي، ع(  
(46 .1/969رجال الفكر والدعوة،  م.الندوي، (  
(47 .184، ص المجددون في الإسلام .انظر الصعيدي، ع(  

 .1/969رجال الفكر والدعوة،  م.انظر الندوي، (48)
(49 .6/193، دار النشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع،2الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، ط تحقيق: د. محمود محمده(. 1413ع. طبقات الشافعية الكبرى، ) السبكي،(  
(50 .315-313المنقذ من الضلال، ص  م. انظر الغزالي،(  
(51 .28المكتبة الثقافية للنشر،ص بيروت: المنقذ من الضلال، تحقيق محمد محمد جابر،.الغزالي، م(  
(52 .504، بيروت، دار صادر، ص5(. دراسات في تاريخ الفلسفة العربية الإسلامية وآثار رجالها، ط1979نظر الشمالي، ع. ). وا196، لبنان، مكتبة لبنان ناشرون، الشركة المصرية العالمية للنشر، ص1، وانظر العراقي، ع. الفلسفة العربية مدخل جديد، ط121، بيروت، دار الكتب العلمية. ص1(. الاقتصاد في الاعتقاد، ط2004. وانظر الغزالي، م. )239، القاهرة، دار المعارف، ص4سفة، تحقيق سليمان دنيا، ط(. تهافت الفلا1966. )الغزالي، م(  
(53 .191-190دار المعارف للنشر، ص مصر: معيار العلم، تحقيق د. سليمان دنيا، )دون ط(، (.1961. )مالغزالي، (  
(54 .191معيار العلم، صم. الغزالي، (  

 .105دار المعارف، صمصر: ، 3تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، ط (.1976. )ي، مانظر العراق(55)
(56 .195ص  تهافت الفلاسفة، المطبعة الكاثوليكية،(. 1962) م.الغزالي، (  
(57 .195تهافت الفلاسفة، ص م.انظر الغزالي، (  

 .106تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، ص .انظر العراقي، م(58)
 .199تهافت الفلاسفة، ص  م. غزالي،ال(59)
 .200تهافت الفلاسفة، ص م. انظر الغزالي، (60)

(61 .200تهافت الفلاسفة، صم. انظر الغزالي، (  
(62 .200، صمرجع السابقانظر ال(  

 .107تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، ص  .انظر العراقي، م(63)
 .204تهافت الفلاسفة، ص م. الغزالي، (64)
 .108، تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، ص .العراقي، م انظر(65)
 .204تهافت الفلاسفة، ص  م. انظر الغزالي،(66)

(67 .204انظر المرجع السابق، ص (  
 .205انظر المرجع السابق، ص(68)
 .18المنقذ من الضلال، صم. الغزالي، (69)
 .19، ص المرجع السابق(70)
 .22-20، صمرجع السابقال(71)
 .23، ص ع السابقرجالم(72)
 .24المرجع السابق، ص(73)

(74 .24، صمرجع السابقال(  
 .25المرجع السابق، ص(75)
 .26المرجع السابق، ص(76)
 .27، صمرجع السابقال(77)

(78 .28المرجع السابق، ص(  
(79 .29، صمرجع السابقال(  

 .29، صمرجع السابقال(80)
 

ع  المصادر والمراج
 القرآن الكريم
 السنة النبوية الشريفة

 دار المعارف.مصر: المسند، ه(. 1368. )ن حنبل، أاب
 طبعة التوفيق. تبين كذب المفتري، دمشق: ه(.1374ع. ) ابن عساكر،

دار صادر. لبنان: ،1لسان العرب، ط .ابن منظور، م  
 دار الفكر العربي.مصر: ، 1التجديد في الفكر الإسلامي، ط (.2008. )أبو شهبة، ه

بولي،  دار الفكر.بيروت:  روح البيان،إ. الإستان  
يف الجامع الصغير وزيادته، المكتب الإسلامي. الألباني، م، صحيح وضع  

.سير أعلام النبلاء، تحقيق: شعيب الارناؤوط، الناشر: مؤسسة الرسالة ه(.1374م. )الذهبي،   
بيدي، م .ةتاج العروس من جواهر القاموس، المحقق: مجموعة من المحققين،الناشر: دار الهداي. الزَّ  

 ، دار السلام للنشر.1الخطاب الديني بين تحديث الدخلاء وتجديد العلماء، ط (.2006. )ساعي، م
.، دار النشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع2تحقيق: د. محمود محمد الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو، طه(. 1413ع. طبقات الشافعية الكبرى، ) لسبكي،ا  

.دار القلم ، دمشق:1ط م الغزالي،الإما (.1993. )الشامي، ص  
، بيروت، دار صادر.5(. ط1979الشمالي، ع. دراسات في تاريخ الفلسفة العربية والإسلامية وآثار رجالها، )  

 .دار النحوي :الأردن الأصالة والتجديد، (.2008. )شهوان، ر
ر، دار الكلم الطيب ـالناشر: دار ابن كثي :، دمشق، بيروت1فتح القدير، طه(. 1414) م.الشوكاني،   

 دار المعرفة. لبنان، ،1الإمام الغزالي وجهوده في حركة الإصلاح والتجديد، ط(. 2006. )الصلابي، ع
 .دار المعارفمصر: ، 3تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، ط(. 1976. )العراقي، م

.دار النشر: المكتبة السلفية ،، المدينة المنورة2د الرحمن محمد عثمان، طعون المعبود شرح سنن أبي داود، المحقق عب(. 1968)العظيم آبادي، م،   
 دار المعارف للنشر. مصر: معيار العلم، تحقيق د. سليمان دنيا، )دون ط(، (.1961. )م الغزالي،
 .تهافت الفلاسفة، المطبعة الكاثوليكية(. 1962) م.الغزالي، 
 ، القاهرة، دار المعارف.4سليمان دنيا، ط (. تهافت الفلاسفة، تحقيق1966. )الغزالي، م
 .مكتبة أنجلو المصرية، مطبعة مخيمر مصر: ،3المنقذ من الضلال، بقلم د عبد الحليم محمود، ط (.1962م. )الغزالي، 
 المكتبة الثقافية للنشر. بيروت: المنقذ من الضلال، تحقيق محمد محمد جابر،.الغزالي، م

 ، بيروت، دار الكتب العلمية.1في الاعتقاد، ط (. الاقتصاد2004الغزالي، م. )
 .مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيعلبنان:  ،8القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم العرقسُوسي، ط(. 2005. )الفيروز آبادى، م
 .مؤسسة الرسالةبيروت: ، 4وناقديه، طالإمام الغزالي بين مادحيه  (.1994. )القرضاوي، ي

براهيم أطفيش، ط(. 1964) م. لقرطبي،ا  : دار الكتب المصرية.القاهرة، 2تفسير القرطبي )الجامع لأحكام القرآن(، تحقيق: أحمد البردوني وا 
 المكتبة التجارية.: فيض القدير شرح الجامع الصغير، القاهرة (.1938. )المناوي، م

حيائه، (.1968. )المودودي، أ  .دار الفكر: ، بيروت2ط موجز تاريخ تجديد الدين وا 
 .دار القلمالكويت: ، 5رجال الفكر والدعوة، ط ه(.1397ع. )الندوي، 

 .النيسابوري، م، صحيح مسلم، تحقيق فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي
 

________________________________________________ 

* Jordanian International Soldiraty Acadimy, Al-Jubaiha, Amman. Jordan. Received on 05/01/2016 and Accepted for Publication 

on 26/04/2016. 


