
 2017 ،4 ، العدد44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات 

 عمادة البحث العلمي/ الجامعة الأردنية. جميع الحقوق محفوظة. 2017 © - 1 -

 
 الاجتهاد المقاصدي وأهميته في المستجدات الفقهية

 
 * قذافي الغنانيم، ناصر عبد الله عبد الرحمن بني عيسى

 
 صـلخم

صلاح شؤونهم في الدنيا والآخرة؛  لذا فقد شرعت من الأحكام ما يحقق تلك جاءت الشريعة الإسلامية لتحقيق مصالح العباد وا 
المصالح، والاجتهاد المقاصدي كنوع من أنواع الاجتهاد هو القدرة على استنباط الأحكام الشرعية مع مراعاة الحِكَم والغايات 

ية في الشرعية الواضحة ونحوها لتحقيق مصالح العباد، وله أهمية عظيمة؛ سببها أهمية الأمور التي يجتهد فيها، وله أهم
الحكم على المستجدات الفقهية المعاصرة، ويكون ذلك برد القضايا المستجدة إلى المصلحة المرسلة، والتي بدورها لا تخرج عن 

 إطار مقاصد الشريعة وكلياتها.
 الاجتهاد المقاصدي، الاجتهاد، المستجدات فقهية، مقاصد شرعية. الكلمـات الدالـة:

 
 المقدمـــــة

 
الحمد لله الذي أحسن تدبير الكائنات، فخلق الأرض 
والسماوات، وأنزل الماء الفرات من المعصرات، والذي بحمده 

وبذكره يُصدر كلُّ خطاب، وأصلي وأسلم يُستفتح كلُّ كتاب، 
على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم صاحب المعجزات 
النيرات، صلاةً تنقذنا من هول المطالع وتقربنا عند الله زلفى 

 وحسن مآب، وبعد:
الشريعة الإسلامية جاءت لتحقيق مصالح العباد في الدنيا 

ح، وما والآخرة؛ فشرعت من الأحكام ما يحقق هذه المصال
يُناسب ظروف ومستجدات ونوازل كل عصر وحاجاته، مع 
حرصها على مراعاة الغايات والنتائج، ولذلك كان علم الاجتهاد 
المقاصدي من العلوم الدقيقة، والمباحث العظيمة الجليلة؛ فهو 
علم أصيل ثابت الأساس والأركان، يتميز بمرونته في الفروع 

لخوض فيه إلا إذا كان يتميز والجزئيات، فلا يستطيع الإنسان ا
 باستقامة الفهم ودقة الاجتهاد. 

فالشريعة الإسلامية هي الشريعة الخاتمة للشرائع السماوية 
فهي الشريعة الخالدة الصالحة لكل زمان ومكان، فلا شريعة 
بعد الإسلام؛ فهي من أعظم الشرائع وأقومها، دليل ذلك قوله 

، ولا نبي }19آل عمران: { (هِ الِإسْلَامُ إِنَّ الدِّينَ عِندَ اللّ )تعالى: 
ا كَانَ ، قال تعالى: )صلى الله عليه وسلمبعد النبي محمد  مَّ

دٌ أَبَا أَحَد   سُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ  مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن مُحَمَّ ( رَّ
، فيلزم من ذلك أن تكون كل المعاني التي }40الأحزاب: {

معاني معقولة عامة يشترك فيها جميع عها تعتبرها في تشري
 . (1)العباد في شتى الأماكن 

 :مشكلة البحث
تظهر مشكلة البحث من خلال محاولة الإجابة عن السؤال 

 التالي: 
الاجتهاد المقاصدي في المستجدات الفقهية  هميةما أ

 :المعاصرة؟ ويتفرع عنه الأسئلة التالية
مفهوم الاجتهاد المقاصدي، والمقاصد الشرعية، ما 

 والمستجدات الفقهية وما خصائصها؟
 المستجدات الفقهية؟أهمية وفوائد البحث في ما 

ما أثر الاجتهاد المقاصدي في استنباط أحكام المستجدات 
 الفقهية؟

 يهدف هذا البحث إلى بيان الأمور التالية:  أهداف البحث:
بيان مفهوم الاجتهاد المقاصدي، والمقاصد الشرعية، 

 والمستجدات الفقهية وخصائصها. 
 . بيان أهمية وفوائد البحث في المستجدات الفقهية

بيان أثر الاجتهاد المقاصدي في استنباط أحكام 
 المستجدات الفقهية. 

 :وسبب اختياره أهمية البحث
 : للأسباب التاليةوقع اختياري على هذا الموضوع دون غيره 

ة، وما لها من أثر في يالأهمية البالغة للمقاصد الشرع: أولاا 
د فهم ووعي الأحكام الشرعية، وكيف يتم على أساسها إيجا

 الحلول الناجحة للكثير من المشكلات المعاصرة. 
الاجتهاد المقاصدي له دور مهم وبارز في وضوح ثانياا: 

الرؤية للأحكام الشرعية للوصول إلى حكم صحيح على 
 المستجدات. 

 (.2، 1كلية الشريعة، الجامعة الأردنية، الأردن )* قسم الفقه وأصوله، 
 .25/03/2016، وتاريخ قبوله 16/11/2015تاريخ استلام البحث 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 2 - 

طلبة العلم أمام  الحاجة الماسة في المكتبة الإسلاميةثالثاا: 
فقهية الأصولية المزيد من الدراسات ال للاطلاع علىالشرعي 

، بالمستجدات الفقهيةالمقاصدية التفصيلية، لاسيما فيما يتعلق 
سدّ فراغاً في يجديداً أو  البحثضيف هذه يوكلي أمل بالله أن 

 بإذن الله تعالى.  المستجدات الفقهيةمجال 
 :الدراسات السابقة

، أثـر المقاصــد فِـي الاجتهــاد الشــرعـيبحث بعنوان  -1
أستاذ مشارك، مدير  -عبد الله الزبير عبد الرحمن كتور دلل

مركز بحوث القرآن الكريم والسنة النبويةـ جامعة القرآن الكريم 
)أصدرته مجلة  -أم درمان(.  ودانوالعلوم الإسلامية )السُّـ

 /هـ 1425جامعة القرآن الكريم العدد التاسع )عدد خاص( 
لى الاجتهاد . وتحدث فيه عن أثر المقاصد الشرعية عم2004

بشكل عام، وأما هذا البحث فيتحدث عن أهمية الاجتهاد 
 المقاصدي خاصة في المستجدات الفقهية. 

المقاصد الشرعية ودورها في استنباط بحث بعنوان  -2
، المسلم المعاصر ، للدكتور أحمد الريسوني، مجلةالأحكام

م، حيث تحدث الباحث 2008، حزيران، 128العدد  منشور في
عن كيفية الاعتماد على مقاصد الشريعة في استنباط الأحكام 
الشرعية بشكل عام، ولم يتحدث عن الدور الكبير للاجتهاد 

ثي في هذا البحث فسيكون المقاصدي في هذا الشأن، وأما حدي
عن أهمية الاجتهاد المقاصدي في المستجدات الفقهية بشكل 

 . خاص
ضوء  بحث بعنوان مقاصد الشريعة الإسلامية في -3

وكيل  فريد بن يعقوب المفتاحكتور دللمستجدات العصر 
، العدل والشؤون الإسلامية بالبحرين الشؤون الإسلامية بوزارة

، ضوء مستجدات العصرالشرعية وتحدث فيها عن المقاصد 
 وأما هذا البحث فيتحدث عن الاجتهاد المقاصدي، وعن

ها، أهمية وفوائد البحث في ، وعنخصائص المستجدات الفقهية
وعن أهمية الاجتهاد المقاصدي في المستجدات وكيفية 

 إعمالها. 

الأستاذ المحاضرة القيمة التي ألقاها فضيلة الشيخ  -4
الله بن محمد المطلق بعنوان )مقاصد الشريعة  عبدالدكتور 

وأثرها في الحلول الفقهية المعاصرة( في جامعة الملك فهد 
للبترول والمعادن ضمن برنامج المحاضرات العلمية الذي قام 

ويشرف على تنظيمه وتنفيذه صاحب السمو الملكي  بإعداده
 ،10060العزيز، العدد:  العزيز بن سطام بن عبد الأمير عبد

وتحدث فيه عن أثر مقاصد الشريعة في القضايا الفقهية 
المعاصرة، وأما هذا البحث فيتحدث عن اثر الاجتهاد 

 المقاصدي في المستجدات الفقهية خاصة. 
 منهج البحث:

 الاستقراء الوصفي القائم على استخدم الباحث المنهج
 التحليل. و 

 خطة البحث:
وخاتمة وذلك  ثوثلاثة مباحاشتمل هذا البحث على مقدمة 

 على النحو التالي: 
 :المطالب التالية وفيه الاجتهاد المقاصديالمبحث الأول: 

 المطلب الأول: مفهوم الاجتهاد.
 المطلب الثاني: مفهوم المقاصد الشرعية.

 مفهوم الاجتهاد المقاصدي.المطلب الثالث: 
 المستجدات الفقهية وفيه المطالب التالية:المبحث الثاني: 

 : مفهوم المستجدات الفقهية.الأولالمطلب 
 : خصائص المستجدات الفقهية.الثانيالمطلب 

: أهمية وفوائد البحث في المستجدات لثالمطلب الثا
 الفقهية. 

المبحث الثالث: الاجتهاد المقاصدي والمستجدات الفقهية 
 وفيه المطالب التالية:

اط الاجتهاد المقاصدي في استنب همية: أالأولالمطلب 
 . وعلاقته بالمصلحة أحكام المستجدات الفقهية

: الاجتهاد المقاصدي وأهميته في الحكم الثانيالمطلب 
 . على المستجدات الفقهية

المطلب الثالث: ضوابط الاجتهاد المقاصدي في 
 المستجدات الفقهية. 

 الخاتمة وأهم النتائج
 

 المبحث الأول: الاجتهاد المقاصدي
 الاجتهادمفهوم المطلب الأول: 

: افتعال من جهد يجْهد: د هـ ج: الاجتهاد لغةً: الأول الفرع
قال  : الطاقةبالضم بمعنى هدالجُ فهو إما مأخوذ من إِذا تَعب؛ 
{، أي ٧٩التوبة: } (جُهْدَهُمْ  وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلاَّ تعالى: )
 هدالجَ أنه من  و: ابْلُغ غايَتَك، أكدَ هْ د جَ هَ تقول: اجْ طاقتهم، 

ويأتي بمعنى: الطاقة والمبالغة والغاية،  المشقةبالفتح بمعنى: 
{، ١٠٩}الأنعام: ( جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ  أَقْسَمُواْ بِاللّهِ ، قال تعالى: )َ أيضاً 

أي: بالَغُوا في اليمينِ، واجْتَهَدوا؛ لأن بذل الطاقة لا يخلو عن 
كلاهما مشقة، وهما أمران متلازمان، وجهد يجهد جهداً واجتهد 

 (.2)بمعنى: جدّ 
فالاجتهاد؛ بذل الوُسعَ والطاقة في طلب الأمر والقيام بعمل 

 ما لتحقيق غرض ما، وهو مما يحتاج إلى مشقة وكلفة. 
رضي الله الصحابة  الاجتهاد اصطلاحاً:الفرع الثاني: 

في بداية الدعوة الإسلامية كانوا يسمونه بالتأويل، ولهذا  عنهم
استعمال عبارة تأول فأصاب، أو تأول  كثُر في هذه الفترة

http://almuslimalmuaser.org/index.php?option=com_k2&view=itemlist&task=category&id=130:issue-128&Itemid=1


 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 3 - 

فأخطأ، ثم بدأ فيما بعد استخدام مصطلح الاجتهاد بدل 
مصطلح التأويل عند الأصوليين، ومع اتفاقهم على هذا 
المصطلح إلا أن كلمة الأصوليين لم تكن واحدة في تحديد 
معناه؛ وذلك بسبب اختلافهم في الألفاظ والمباني والآراء حتى 

روق في هذه الألفاظ لا تأثير لها في الجوهر، وأن كانت الف
ومن تتبع كلماتهم في تحديد معنى الاجتهاد نرى أن عباراتهم 

 . (3)تدور على هذا المعنى 
فقد عرّف الآمدي الاجتهاد: بأنه الوسع في طلب الظن 
بشيء  من الأحكام الشرعية على وجه يحس من النفس العجز 

 . (4)عن المزيد فيه
وعرَّف الغزالي الاجتهاد بأنه: عبارة عن بذل المجهود 
واستفراغ الوسع في فعل من الأفعال، ولا يُستعمل إلا فيما فيه 
كُلفة وجهد؛ فيقال: اجتهد في حمل حجر الرحى، ولا يقال: 
اجتهد في حمل خردلة، لكن صار اللفظ في عرف العلماء 

م الشريعة، مخصوصاً ببذل المجتهد وسعه في طلب العلم بأحكا
والاجتهاد التام أن يبذُل الوسع في الطلب بحيث يُحسُّ من 

 . (5)نفسه بالعجز عن مزيد طلب 
وعرفه صاحب كتاب الكليات: بأنه استفراغ الْفَقِيه الوسع، 
بِحَيْثُ يحس من نَفسه الْعَجز عَن الْمَزِيد عَلَيْهِ؛ وَذَلِكَ لتَحْصِيل 

صابته ظن بِحكم شَرْعِي، وَلَا يُكَلف ا لْمُجْتَهد بنيل الْحق وا 
بِالْفِعْلِ، إِذْ لَيْسَ ذَلِك فِي وَسعه لغموضه وخفاء دَلِيله، بل ببذل 
الْجهد واستفراغ الطَّاقَة فِي طلبه، وَلَيْسَ فِيهِ تَكْلِيف بِمَا لَا يُطَاق 
أصلًا خلافًا لجمهور الْمُعْتَزلَة والأشاعرة فِي صُورَة عدم تعدد 

 . (6)بِالِاجْتِهَادِ فِي العمليات  الْحق والتكليف
فالاجتهاد هو: استفراغُ الفقيه الوسع ليحصل له الظن بحكم 
شرعي، والمستفرغُ وُسعَهُ في التحصيل يسمى مجتهِداً، والحكم 

 . (7)الظني الشرعي الذي عليه دليل يسمى مجتهداً فيه 
فبناءً على ما سبق يمكننا أن نصوغ تعريفاً اصطلاحاً 

اد بأنّه: بذل الفقيه واستفراغ وسعه وجهده وطاقته للاجته
لاستنباط الأحكام الشرعية، وأن يعرف مراد الشارع الذي يقف 
وراء إصابة الحكم الشرعي للمسألة، والحكم الشرعي الذي هو 

 مظنة لتحقيق قصد الشارع منها. 
فمن تعريف الاجتهاد يُعرَف منه تعريف المجتهد والمُجتَهد 

 فيه: 
تَهِد: اسم فاعل من اجتهد في الأمر: بذل وسعه فالمُجْ 

وطاقته في طلبه، ليبلغ مجهوده ويصل إلى نهايته، وجمع 
الشروط التالية: مسلم بالغ عاقل، ذو ملكة يدرك بها المجتهد 

العلوم، فقيه النفس عارف بالدليل العقلي، ذو الدرجة الوسطى 
تاب وسنة لغة وعربية وأصولًا وبلاغة، ومتعلق الأحكام من ك

ن لم يحفظ المتون، العارف بأحكام القرآن ووجوه معانيه،  وا 

وعلم السنة بطُرُقها ومتونها ووجوه معانيها، ويكونُ مُصِيباً في 
القياس، عالماً بعرف الناس، وحال الرواة، ولسان العرب، 

 . (8)والناسخ والمنسوخ، وأقوال العلماء إجماعاً واختلافاً 
 كل حكم شرعي ليس فيه دليل قطعي. الْمُجْتَهَدُ فِيهِ: 

واحترزنا بالشرعي عن العقليات ومسائل الكلام، فإن الحق 
نما نعني بِالْمُجْتَهَدِ  فيها واحد والمصيب واحد والمخطئ آثم، وا 
فِيهِ ما لا يكون المخطئ فيه آثماً؛ كوجوب الصلوات الخمس 

ة وما اتفقت عليه الأمة من جليات الشرع فيها أدلاة، والزك
 قطعية يأثم فيها المخالف فليس ذلك محل الاجتهاد. 

وقولنا: ليس فيها دليل قطعي: احترازاً عما وجد فيه ذلك من 
 . (9)الأحكام، فإنه إذا ظفر فيه بالدليل حرم الرجوع إلى الظن 

 مفهوم المقاصد الشرعية: المطلب الثاني: 
المقاصد الشرعية صفة وموصوف، فالمقاصد هي 

 لشرعية هي الصفة وبيان ذلك فيما يأتي: الموصوف، وا
جمع مقصِد، والمقصد: مصدر  المقاصد لغةً:الفرع الأول: 

ميمي مشتق من الفعل قَصَدَ؛ وهو اسم المكان من قَصَد يَقْصِدُ 
قَصدًا، فهو قاصِد، وذلك مقصود، وعليه فإن للمقصد عند 

 : (10) اللغويين معان لغوية كثيرة منها
وَعَلَى ) الْقَصْدُ: بمعنى استقامة الطريق: قال تعالى:أولاا: 

{؛ أي على الله تبيين الطريق 9النحل: }( اللّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ 
المستقيم والدعاء إليه بالحجج والبراهين الواضحة، وطريق 
قاصد: سهل مستقيم، وسفر قاصد: سهل قريب، وفي التنزيل 

 {.42ة: }التوب( وَسَفَرًا قَاصِدًا) العزيز:
القصد بمعنى التوسط وعدم الإفراط والتفريط )العدل(:  ثانياا:

رسول الله : {، وقال19لقمان: }( وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ ) قال تعالى:
أي عليكم  (11)«القَصْدَ القَصْدَ تَبْلُغُوا»، صلى الله عليه وسلم

بالقصد من الأمور في القول والفعل، وهو الوسط بين الطرفين. 
صلى كُنْتُ أُصَلِّي مَعَ رَسُولِ الِله »جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ، قَالَ:  عَنْ و 

 . (12)«، فَكَانَتْ صَلَاتُهُ قَصْدًا، وَخُطْبَتُهُ قَصْدًاالله عليه وسلم
القَصدُ بمعنى إِتيان الشَّيء؛ تقول: قصَدتُه وقصدتُ ثالثاا: 

 لَهُ وقصدْتُ إِليه بِمَعْنىً.
تيان الشيء، رابعاا:  القصد بمعنى الاعتماد، والَأمُّ؛ وا 

والتوجّهُ، نقول: قصده يقصِدُه قصداً، وقَصَدَ له، وقصد إليه: إذ 
 أمَّه، وأقصدني إليه الأمر، وهو قصدُك وقصدَك أي تُجاهَك. 

والمعنى الأخير هو المعنى الذي يتناسب مع المعنى 
تيان  ؛مُّ والأَ ، الاعتمادالاصطلاحي، حيث يشتمل على  وا 

 الشيء، والتوجّهُ، وكلها تدور حول إرادة الشيء والعزم عليه. 
 عنوا عبر المقاصد اصطلاحاً: العلماء الفرع الثاني: 

في  دلت متنوعة؛ كثيرة واشتقاقات بتعبيرات الشرعية المقاصد
هم التفات على والإيماء والتنصيص والتلميح بالتصريح جملهامُ 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 4 - 

 لشرعية وفهمها واستنباطهاا المقاصد مراعاة إلىالتام 
 والأحكام الشرعية النصوص فهم عملية في واستحضارها

: والاشتقاقات التعبيرات تلك ومن، بينها والترجيح فيها والاجتهاد
، والأغراض، والمفسدة، والمنفعة، العلة والحكمة، المصلحة
، والمراد، والمعاني، والأسرار، والمرامي، والأهداف، والغايات
 في ثابت عنهم هو مما ذلك وغير …،والأذى، والضرر
 . مصادره

وأما العلماء المعاصرون فقد ذكروا تعريفات كثيرة لمقاصد 
 في الشريعة حظيت مقاصدالشريعة الإسلامية، هذا وقد 

 والباحثين العلماء قبل منشديدة  خاصة عنايةبالحديث  العصر
 الاجتهاد عملية في ودورها ومكانتها لأهميتها وذلك ؛والدارسين
 في العصر المتجددة قضايا معالجة لدورها الكبير فيالفقهي، و 

 من الشرعية، وكانوالضوابط  والقواعد والنصوص الأدلة ضوء
 هاتدوينو  اعتناء العلماء بالمقاصد الشرعية دراستها نتائج

 لسائر ما لهفقهياً  اً أصولي اً وفن اً شرعي علماً  واعتبارها، وتأليفها
 وأنواع ومصطلحات تعريفات من الأخرى والفنون العلوم

 ونالمعاصر  العلماءأورد  وقد، (13) ذلك وغير …وتقسيمات
 : يلي فيما نوردهامقاصد الشريعة ل تعريفات عدة

 لشريعةالعامة ل مقاصدال (14)بن عاشوراعرفَّ الشيخ  أولاا:
 أحوال جميع في للشارع الملحوظة كموالحِ  المعانيبأنها: 
في بالكون بحيث لا تختص ملاحظتها ؛ معظَمِها أو التشريع

 . (15)نوع خاص من أحكام الشريعة
 المقصودة الكيفيات بأنها: فقد عرفها الخاصة المقاصدوأما 
 مصالحهم لحفظ النافعة، أو الناس مقاصد لتحقيق للشارع
 في سعيهم يعود لا الخاصة، كي تصرّفاتهم في العامة

 تحصيلهم من لهم أسس ما بإبطال الخاصة مصالحهم
 هوى استزلال عن أو، غفلة عن العامة، إبطالاً  مصالحهم

 . (16) شهوة وباطل
فابن عاشور قد قام بتقسيم المقاصد الشرعية إلى مقاصد 
عامة ومقاصد خاصة، وتعريف المقاصد الشرعية بهذا التقسيم 
لا يعطيها ولا يمنحها تعريفاً دقيقاً وشاملًا، وقد انتقد اليوبي 

ابن عاشور بتعريف المقاصد العامة بقوله: وهذا  تخصيص
التعريف خاص بالمقاصد العامة كما هو واضح، مع العلم 
بوجود مقاصد خاصة في كل حكمة تمت مراعاتها في تشريع 
الأحكام للعباد في الدنيا والآخرة لم يشملها التعريف، فيكون من 

لشامل هذا الجانب غير صالح لتعريف المقاصد بمعناها العام ا
للمقاصد العامة والخاصة، وكذلك بتعريف المقاصد الخاصة 
بالكيفيات المقصودة للشارع. فهذا التعريف يصلح على المقاصد 
العامة أيضاً، وكذلك ابتدائه بالكيفيات، وهذا التعبير لا يعطي 

وغيرها … معنى دقيق للمقاصد، فلو قال الأهداف أو المعاني

 . (17)مناسبة لغوية لكان أفضل  مما يوجد بينها وبين المقاصد
في مقاصد الشريعة  (18)علال الفاسي  عرفَّ الشيخ ثانياا:

تعريف موجز واضح، قال فيه: المراد بمقاصد الشريعة: الغاية 
والأسرار التي وضعها  -إلى المقاصد العامة إشارة  -منها

إلى الخاصة، أو إشارة  -الشارع عند كل حكم من أحكامها
 . (19)-الجزئية

وقد قال اليوبي: أن هذا التعريف شامل وجامع للمقاصد 
وعلق الريسوني بأنّ هذا التعريف موجز  (20)العامة والخاصة 

قد جمع مقاصد الشرع وهو مقبول من حيث ، ف(21)وواضح 
 العموم. 

 : بأنهاالشريعة مقاصد (22) الريسوني عرفَّ الشيخثالثاا: 
. العباد لمصلحة ؛تحقيقها لأجل الشريعة وضعت التي الغايات

حيث قد قسم المقاصد الشرعية إلى ثلاثة أقسام؛ مقاصد عامة، 
 . (23)وخاصة، وجزئية، زيادة في توضيح التعريف 

وقام اليوبي بالتعليق على هذا التعريف بأنه لا يختلف كثيراً 
عن تعريف الفاسي إلا أنه حذف الشطر الأخير الدال على 

غير جامع للمقاصد الخاصة، فكأنه المقاصد الخاصة، وكذلك 
اكتفى بالعموم المفهوم من تحقيق مصالح العباد عن القول 
صراحة بتحقيق المصالح الخاصة المتعلقة بالأدلة، أو الأحكام 

 .(24)الخاصة 
وقد عرّفها الزحيلي: بأنها المعاني والأهداف رابعاا: 

الملحوظة في جميع أحكامه أو معظمها أو هي الغاية من 
لشريعة والأسرار التي وضعها الشارع عند كل حكم من ا

 . (25)أحكامها 
وقد عّلق اليوبي على هذا التعريف بأنه تكرار لا فائدة منه، 
فهو تعريف مركب من تعريف ابن عاشور في القسم الأول، 

 . (26)ومن تعريف الفاسي في القسم الثاني 
أن انتقد وقد استخلص اليوبي تعريفاً للمقاصد بعد خامساا: 

العديد من تعريفات العلماء، حيث عرف المقاصد بأنها: 
المعاني والحِكَم ونحوها التي راعاها الشارع في التشريع عموماً 

 . (27)وخصوصاً، من أجل تحقيق مصالح العباد 
وبعد ذلك شرح التعريف حيث بين إنه يقصد ويُريد العلة 

عليها جلب  التي تعني المناسب للحكم، والحكمة التي يترتب
المصالح ودرء المفاسد، وذكر كذلك )ونحوها( من أجل أن 
تستوعب الألفاظ التي تطلق على المقاصد كالأهداف والغايات، 
وذكر كذلك العموم والخصوص ليشمل تعريفه المقاصد العامة 

 . (28)والخاصة 
وتعريف اليوبي للمقاصد يبدوا غامضاً في مفرداته، فلو لم 

لبيان المقصود من مفرداته لبقي غامضاً؛  يقم بشرح التعريف
فقد بين أن المقصود بالعموم والخصوص المقاصد العامة 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 5 - 

والخاصة، فلو لم يبين ذلك لكان احتمال أن المقصود عموم 
 . (29)الناس وآحادهم 

 المعاني هي المقاصدوعرفها الدكتور الخادمي: سادساا: 
 أكانت سواء عليها؛ الشرعية، والمترتبة الأحكام في الملحوظة

إجمالية،  تاسم أم، كلية مصالح أم، جزئية كماً حِ  المعاني تلك
 ومصلحة الله عبودية تقرير واحد، هو هدف ضمن تتجمع وهي

 . (30)الدارين في الإنسان
فالخادمي في تعريفه أضاف بعض القيود التي لم يذكرها 

هذا  العلماء الذين سبقوه ممن عرفوا المقاصد، ومن المأخذ على
التعريف كما يقول يوسف البدوي: أن التعريف فيه تكرار، 

: )المترتبة عليها( لا داعي لها؛ وذلك لأن المعاني مترتبة هفقول
على الأحكام بالأصل، هذا أولًا، وثانياً: التطويل والاستطراد في 
مفردات التعريف، فقد شرع في بيان تلك المعاني بقوله: )سواء 

كماً جزئية أم مصالح كلية أم سمات أكانت تلك المعاني حِ 
 . (31)إجمالية(

وبالنظر إلى هذه التعريفات نجد أنها ذات ألفاظ متقاربة، 
ومعانيها متوافقة؛ فالمحتوى يكاد أن يكون موحداً، فمن خلالها 
يتبن لنا أن المقصود من المقاصد الشرعية: الأهداف والمعاني 

ابتغى الشارع الحكيم  السامية، والغايات والحكم الجيدة، التي
تحقيقها، والوصول إليها من النصوص الشرعية، أو من 
الأحكام والتكاليف التي شرعها الله لعباده، بشرط أن يكون مبني 
على الاستقراء التام للنصوص، وعلى تحقيق مصالح العباد، 
وأن الله لم يخلق الخلق عبثاً، وأن النصوص الشرعية قد جاءت 

 ء المفاسد عن العباد. لجلب المصالح ولدر 
من  (32)فالمقاصد هي إرادة الله سبحانه وتعالى الشرعية 

تشريع الأحكام للعباد؛ فهي المعاني والأهداف والحِكَم والعلل 
ونحوها التي أرادها وراعاها الشارع الحكيم عموماً وخصوصاً، 
أو التي ترجع إليه استناداً لعموم تشريعه، أو ما يخص بعض 
أبوابه، أو ما يرجع إلى الأحكام الجزئية، التي تؤدي إلى تحقيق 

م بما يحقق المصلحة؛ وذلك بجلب مصالح العباد، وتكليفه
 المصالح ودفع المفاسد.

ويمكن أن نصوغ تعريفاً مناسباً للمقاصد الشرعية: بأنها 
المعاني والأهداف التي راعاها الشارع الحكيم في أحكامه 

 العامة والخاصة لتحقيق مصالح العباد في الدنيا والآخرة. 
ه ووضوحه وقد اخترت هذا التعريف للأسباب التالية: لدقت

ولخلوه من الحشو الذي لا طائل منه، ولأنه تعريف يشتمل على 
جميع مفردات المعرف فهو تعريف جامع مانع، ولأنه أشار إلى 

 أن المقاصد الشرعية تشمل الدنيا والآخرة. 
 مفهوم الاجتهاد المقاصديالمطلب الثالث: 

تحدثت فيما سبق عن مفهوم الاجتهاد، والمقاصد لغةً 

، والحديث عن مفهوم الاجتهاد المقاصدي كتركيب واصطلاحاً 
لا يبتعد كثيراً عن مفهومهما، بل يمكننا أن نعتبر أن مفهوم 
الاجتهاد المقاصدي مركباً من مفهوم الاجتهاد ومفهوم 
المقاصد؛ لذلك فالبحث في مفهوم الاجتهاد المقاصدي كمركباً، 

د من سوف لن يضيف على تعريفهما إلا ما يختص به الاجتها
دراك المقاصد فيه. عمال وا   اعتبار وا 

تمكن الفقيه من الاستنباط على  فالاجتهاد المقاصدي: هو
ضوء المقصد الذي سيعينه على فهم الحكم وتحديده 

 . (33)وتطبيقه
الريسوني: بأنه مؤسس على استحضار المقاصد  رفهوع

واعتبارها في كل ما يتلقاه أو يعامله أو يفسره، فهو ليس 
في مجال الشريعة فقط، بل يشمل كل المجالات  محصوراً 

 . (34)العلمية والعملية 
الخادمي: هو العمل بمقاصد الشريعة، والالتفات  رفهوع

 . (35)إليها، والاعتداد بها في عملية الاجتهاد الفقهي
عبد السلام آيت سعيد: إعمال العقل في تبين  رفهوع

أغوار معانيها مقاصد الشارع في كل النصوص والأحكام وسبر 
والكشف عن غاية الشارع من تشريعاته، رعاية لمقاصد الشريعة 
في فقه النص وتنزيله، التي تُشكل الضابط المنهجي والعمق 
الثقافي والرؤية المستقبلية في المجال التشريعي والحضاري 

(36 .) 
وبالنظر إلى هذه التعريفات نجد أنها ذات ألفاظ متقاربة، 

وبناءً على ؛ فالمحتوى يكاد أن يكون موحداً، ومعانيها متوافقة
هذا فيمكننا أن نصوغ تعريفاً اصطلاحياً له بالاستفادة من 
فحوى التعريف الاصطلاحي لكل من الاجتهاد والمقاصد، 

 وبالاعتماد على مضمون كل واحد منهما: 
فالاجتهاد المقاصدي: هو استفراغ الفقيه الوسع في استنباط 

ن طريق اعتبار إرادة الشارع الشرعية مع الأحكام الشرعية ع
مراعاة الحِكَم والأهداف والمصالح ونحوها لتحقيق مصالح 

 العباد في الدنيا والآخرة. 
والاجتهاد المقاصدي مع أنه داخل تحت إطار الاجتهاد، 
إلا أنّه يختص بالبحث في الأهداف وفي الحِكم وفي العلل 

استنباط الأحكام  والمعاني ونحوها، وذلك لاستخدامها في
الفقهية وفق قواعد وضوابط فقهية شرعية محددة، ثم تطبيقها 
على أرض الواقع لتحقيق مصالح العباد، وذلك بجلب المصالح 

 ودرء المفاسد. 
 

 المستجدات الفقهيةالمبحث الثاني: 
الوقائع كثيرة والمستجدات أكثر، واكتشافات العلماء متعددة 
متنوعة لا حصر لها، ومما يمكن الجزم به أن للدين الإسلامي 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 6 - 

أحكاماً وضوابطاً في كل هذه الاكتشافات من حيث كيفية 
الاستفادة منها والتعامل معها وجعلها جالبة للمصالح دارئة 

تق علماء الشرع، فهم للمفاسد، وتحقيق هذه الأمور يقع على عا
مطالبون باستنباط الأحكام الشرعية لهذه الاكتشافات، 

ناهج السلف ، وموقواعدها العامةالشريعة، بمقاصد مسترشدين 
هذه مواجهة التصدي في الصالح التي اتخذوها في 

، التعامل معها كيفية لحكم عليها وضبط؛ وذلك لالمستجدات
 المقاصدي الاجتهاد العصر إلى ماسة ملحة في هذا حاجةفال

، سبقناتعرض لمن تعرف ولم عرض من قضايا لم يُ يُستجد و لما 
 . جديدة في المستقبلومستجدات ما سيحدث من قضايا لوكذلك 

فالمستجدات الفقهية يعني أن هناك قضايا ومسائل جديدة 
تستحق أن توجه إليها العناية في البحث والتقويم والتأصيل 

باد، فالدين الإسلامي هو الدين الذي وبيان حكمها الشرعي للع
 تحويهارتضاه الله عز وجل لعباده؛ لتقويم الحياة الإنسانية وبما 

 ، لتحقيق مصالحهم ودرء المفاسد عنهم. من حركة ونشاط
 :المستجدات الفقهيةمفهوم المطلب الأول: 
، يستجدّ، اسْتَجْدِدْ  استجدَّ المستجدات لغةً: الفرع الأول: 

 فهو: جدة يجد الشيء جد، مُستجِدّ  ، فهواستجداداً اسْتَجِدَّ، 
 إذا: واستجده وأجده الأمر فلان وجدد، القديم خلاف وهو، جديد
، جَدِيداً  صَارو  استحدثه: الشَّيْء استجد، و هو فتجدد أحدثه

، حديثاً  صار: الأمرُ  استجدَّ ، جَدِيداً  وصيره استحدثه وَالشَّيْء
 (. 37)مُتوقَّعة تكن لم أحداثٌ  استُجدَّتْ : مستجِدَّة أحداث

اصطلاحاً: المستجدات في الاصطلاح قريبة المستجدات 
من معناها اللغوي؛ ومع هذا فإن العلماء يقصدون بها عدة 

 أمور: 
المستجدات: هي المسائل الحديثة التي استحدثها الناس 
ووقعت حديثاً، وهذه المستجدات لم تكن معروفة عند العلماء 

والوقائع  (38)م كانوا يطلقون عليها مصطلح النوازلالقدامى؛ لأنه
 . (41)، فالنوازل: هي حوادث الفتوى (40)، أو الفتوى (39)

والمستجدات هي: المسائل والوقائع التي يتغير موجب 
الحكم عليها؛ وذلك لنتيجة التطور والتقدم الطبيعي لعلوم 

صر العصر ومعارفه، أو نتيجة الوقائع والظروف وضرورات الع
 . (42)وحاجاته الجديدة 
دراكه بالشيء العلم: الفقهلغةً:  فقهالالفرع الثاني:  له،  والفهم وا 

 وشرفه الشريعة لسيادته علمب اختص ثم، فقه فهو بشيء علم وكل
والحرام  بالحلال عالم لكل لاقيف، العلم أنواع سائر على وفضله
ذا للقَصد كقَولنا ؛فقيه: الأحكام بتأويل والقضاء  الحَجَّ  أطْلَقْنا حَجٌّ، وا 

 أفقه، الدين في العلم: الفقه، فالحرام البيتِ  قَصْدَ  إلاَّ  به نَعْنِ  لم
قَدْ ) قال تعالى: فقيهاً  صار: الرجل تفقه، إياه فهمه: الأمر فلان

لْنَا الآيَاتِ لِقَوْم  يَفْقَهُونَ   . (43){ 98}الأنعام( فَصَّ

 العملية الشرعية بالأحكام العلم هو: اصطلاحاً  الفقه
 (. 44) التفصيلية أدلتها من ةالمكتسب

 خصائص المستجدات الفقهية: المطلب الثاني: 
 تتميز القضايا والمستجدات الفقهية بخصائص كثيرة منها: 

قضايا عملية: عبادات، معاملات مالية، سياسية،  -1
، لها علاقة بحياة الناس، فهي لا تشمل المسائل …اجتماعية

 الاعتقادية، ولا الأخلاق التي لا مجال للاجتهاد فيها. 
مسائل جديدة لم يسبق وقوعها أو حدوثها؛ فلهذا تكون  -2

غريبة على الناس يصعب فهمها من أول وهلة، فهي تحتاج 
 ممن ينظر فيها إلى بصر ثاقب والى إمعان نظر لبيان حكمها. 

ن بيالبيان حكمها الشرعي، وتحتاج كذلك لتحتاج  -3
ضوابط التعامل معها؛ وذلك لأنها قضايا تخلو من نص، أو 
إجماع، أو حكم مناسب، وبيان حكمها وضوابطها يقع على 

 عاتق علماء الشرع أهل النظر والاجتهاد. 
العامة، فهي تهم غالبية أفراد و تشمل القضايا الفردية  -4

 الجميع. المجتمع، وأثرها يمس 
هي تحتاج إلى بذل قضايا معقدة متشابكة صعبة، ف -5

معان النظر وبصيرة ثاقبة لبيانها، وعدم التسرع  الوسع والجهد وا 
 في حكمها والاجتهاد فيها. 

القضايا المستجدة سببت الضيق والحرج للأفراد الذين  -6
نزلت بهم، فهم بأمس الحاجة لمن يبين لهم حكمها وضوابطها 

 . (45)مبالاجتهاد والفتوى؛ لرفع الضيق والحرج والعنت عنه
أهمية وفوائد البحث في المستجدات المطلب الثالث: 

 الفقهية: 
البحث في المستجدات الفقهية المعاصرة له فوائد جمة، 
فبعض الفوائد يتعلق بصفة المسائل الواقعية التي تعرض صوراً 
من المجتمع الذي وقعت فيه هذه المستجدات، وله فوائد تتعلق 
بالحكم الشرعي، أو بالفتوى، وله فوائد تعود على المجتهد 

 الفوائد ما يلي: المتصدى للنظر في الواقعة، ومن أبرز هذه 
علم المستجدات الفقهية من العلوم المهمة والضرورية  -1

في حياة الناس؛ لأنه يضع الحلول المناسبة، ويُجيب عن 
مشكلات وقضايا مستجدة شائكة ومعقدة نزلت بالناس، وهم 
بحاجة ماسة لمعرفة حكمها الشرعي، فالله سبحانه وتعالى أمر 

 أل العالم، قال تعالىمن يجهل حكم مسألة معينة أن يس
{، فالبحث 43}النحل:  (الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ  فَاسْأَلُواْ أَهْلَ )

في المستجدات الفقهية يهدف إلى بيان حكمها الشرعي، وتوفير 
بديلًا شرعياً لها وللمشكلات المطروحة على واقع المجتمع 

 المعاصر. 
صلاحية الشريعة البحث في المستجدات الفقهية يؤكد  -2

الإسلامية لكل زمان ومكان، فهي الشريعة العامة الداعية جميع 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 7 - 

البشر، وهي خاتمة الشرائع السماوية، وهذا يستلزم عمومها 
لجميع الأزمان والأماكن، فلهذا كتب الله عز وجل لها الخلود 
والبقاء، فالبحث في المستجدات والاجتهاد فيها وبيان حكم كل 

ذه الشريعة، فيه تأكيد للناس من صلاحيتها جديد يطرأ على ه
 وملاءمتها واستيعابها لكل جديد. 

يؤكد مراعاة الشريعة الإسلامية لمصالح  فيهاالبحث  -3
وحاجاتهم المتجددة، وهذه المراعاة من متطلبات  العباد المتغيرة

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ ): ومقتضيات الرحمة التي في قوله تعالى
{، حيث إن عدم مراعاة مصالح 107}الأنبياء: ( لِّلْعَالَمِينَ رَحْمَةً 

يقاعهم  الناس وحاجاتهم فيه تعطيل للكثير من مصالح الناس، وا 
بالضيق والحرج وهذا ينافي مقاصد الشريعة في جلب المصالح 

 ودرء المفاسد. 
البحث يعمل على تجديد الفقه الإسلامي، حيث إن  -4

حكم الوقائع الجديدة، وهذا يتطلب الناس بحاجة لبيان ومعرفة 
منهم الرجوع لمصادر التشريع لمعرفة حكم الله فيها، فيتجدد 
الفقه بحسب ما يُعالج من مستجدات نازلة، ومن ناحية أخرى 
البحث في المستجدات قد يُلجئ المجتهد إلى تأليف وتصنيف 
وتدوين مسائل لم تكن مدونه من قبل في كتب الفقه كونها 

دة، وهذا الأمر يثري الفقه الإسلامي ويجدده وينميه مسائل جدي
 لمعالجة حاجات الناس. 

يعرفنا بأسماء العلماء والمجتهدين الذين بحثوها ووصلوا  -5
لبيان حكم الله فيها، ومن ناحية أخرى البحث فيها والإجابة 
عنها يترك لنا أثر ومخزون علمي كبير؛ حيث إنها تحفظ 

 مكن الاستغناء عنه. لتكون مرجعاً مهماً لا ي
البحث في المستجدات الفقهية يُكسب الباحث الأجر  -6

والثواب من الله عز وجل، فالباحث فيها إذا بذل وسعه وجهده 
ن أخطأ  ووصل لحكم، فهو مأجور، فإن أصاب فله أجران وا 
فله أجر، ومن ناحية أخرى يكون الباحث قد أدى الأمانة التي 

بيان الأحكام الشرعية وتوضيحها وعدم حمّلها الله للعلماء، وهي 
كتمانها، فبما أنهم مكلفون بهذا فالواجب عليهم بحث هذه 

 المستجدات إبراء لذممهم. 
يفيد الباحث نفسه بعلم العلماء الذين سبقوه، فهو  -7

يستطيع أن يفتي بفتواهم إذا كانت متطابقة مع المستجدة، أو 
على مستجدات  أن يسلك مسلكهم في دراسة مستجدات عصرهم

 . (46)عصره ليصل لاستنباط الحكم المناسب لها
 

 المبحث الثالث: الاجتهاد المقاصدي والمستجدات الفقهية
الاجتهاد المقاصدي في استنباط  هميةأالمطلب الأول: 

 أحكام المستجدات الفقهية وعلاقته بالمصلحة:
المستجدات والوقائع الجديدة لا تخلو من أن يكون حكمها 

ص عليه، دليلها واضح، فحكمها هنا يلحق بالحكم منصو 
المنصوص عليه، أو أن تكون هذه المستجدات مدرجة ضمن 
دراج هذا الفرع  قاعدة فقهية أو أصولية؛ وذلك بتحقيق المناط، وا 
ضمن قاعدته، فتأخذ هذه المستجدات حكم جزئيات هذه القاعدة 

 لوجود الشبه بينهما. 
قد خلت من حكم منصوص  وأما إذا كانت هذه المستجدات

أو في معناه، ولم تكن كذلك مدرجة ضمن قاعدة فقهية أو 
في استنباط  اً أصولية تشهد لها للشبه بينهما، فإن للعلماء طرق

 حكم هذه المستجدات. 
عن أثر الاجتهاد المقاصدي في  يوأما هنا فسيكون حديث

استنباط حكم المستجدات الفقهية التي لم يسبق فيها نص أو 
جتهاد، ولم تكن مدرجة ضمن قاعدة فقهية أو أصولية، حيث ا

إنه لا يصح أن يكون هناك حكم لهذه المستجدات يخلو عن 
 . (47)مراد الشارع الحكيم بالصحة أو بالبطلان

فالله عز وجل قد شرع أحكامه لمصالح العباد، وهذا مقرر 
 لا تخلو من أقسام ثلاثة (49)، وهذه المصالح (48)بالاستقراء 

 : (50)هي 
المصالح المعتبرة: وهي المصالح التي اعتبرها الشارع  -1

وأثبتها وشهد بذلك، وأقام دليلًا على رعايتها، فهذه المصالح 
ة لا إشكال في صحتها، ويرجع حاصلها إلى القياس، وهو  حُجَّ

 استنباط الحكم من معقول النص والإجماع. 
يعتبرها الشارع المصالح الملغاة: وهي المصالح التي لم  -2

ولم يثبتها وليس لها شاهد بالاعتبار، بل شهد الشارع بردها 
لغائها وعدم اعتبارها، وهذا النوع من المصالح مردود لا سبيل  وا 

 إلى قبوله ولا خلاف في إهماله بين المسلمين. 
المصالح المرسلة: أي المطلقة؛ وهي المصالح التي لم  -3

تبارها ولا على إلغائها، يقم دليل خاص من الشارع على اع
 . ولكن دلت الأدلة العامة على اعتبارها

خلت من الشواهد الخاصة، فإذا  (51)فالمصلحة المرسلة 
كانت المستجدة لم يشرع الشارع حكماً لها، ولم تتحقق فيها علة 
اعتبرها الشارع لحكم من أحكامه، ولكن وجد فيها أمراً مناسباً 

الحكم فيها من شأنه أن يدفع لتشريع الحكم، أي أن تشريع 
ضرراً أو يحقق نفعاً فهذا الأمر المناسب في هذه الواقعة يسمى 

 . (52)المصلحة المرسلة 
يقول الإمام الغزالي: المصلحة هي عبارة في الأصل عن 
جلب منفعة أو دفع مضرة، ولسنا نعني به ذلك، فإن جلب 

تحصيل المنفعة ودفع المضرة مقاصد الخلق وصلاح الخلق في 
، مقاصدهم، لكنا نعني بالمصلحة المحافظة على مقصود الشرع

ومقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم 
ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 8 - 

الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول 
 (. 53)فهو مفسدة ودفعها مصلحة 

ن لم يقم دليل من الشارع على  فالمصالح المرسلة وا 
اعتبارها ولا على إلغائها؛ أي أنها خلت من الأدلة الخاصة 
على اعتبارها أو إلغائها، إلا أنها قائمة على حفظ المقاصد 
الشرعية العامة بناءً على الأدلة الشرعية الكلية أو الجزئية 
والتي تأمر بحفظ قصد الشارع للعباد بجلب المصالح لهم ودرء 

 المفاسد عنهم. 
ويعملون بها في  المصلحة المرسلة العلماء يعتبرونو 

، والذي جعلها من الأدلة (54)استنباط الأحكام والاحتجاج بها
الشرعية لاستنباط الأحكام، وقوي العمل بها؛ هو قياسها بحفظ 
المقاصد الشرعية؛ وذلك لأن رجوع المصالح المرسلة إلى حفظ 

نصوص ومعاني الكتاب والسنة مقاصد الشرع هو رجوع إلى 
 . (55)النبوية المطهرة 

يقول الشاطبي: "ويدخل تحت هذا ضرب الاستدلال المرسل 
ن لم يشهد للفرع أصل  الذي اعتمده مالك والشافعي؛ فإنه وا 
معين؛ فقد شهد له أصل كلي، والأصل الكلي إذا كان قطعيا قد 
ل يساوي الأصل المعين، وقد يربو عليه بحسب قوة الأص

المعين وضعفه، كما أنه قد يكون مرجوحا في بعض المسائل، 
 . (56)حكم سائر الأصول المعينة المتعارضة في باب الترجيح" 

فالحكم في المستجدات الفقهية يكون بردها إلى المصلحة 
المرسلة، والتي بدورها لا تخرج عن إطار مقاصد الشريعة 

 رازي: وكلياتها، فالأحكام التي تفرض كما قسمها ال
 فإما أن تستلزم مصلحة خالية عن المفسدة.  -1
 أو أن تستلزم مفسدة خالية عن المصلحة.  -2
 أو أن تكون خالية عن المصلحة والمفسدة بالكلية.  -3
أو يكون مشتملًا عليهما معاً، وهذا ينقسم ثلاثة أقسام؛  -4

ما أن تكون المصلحة راجحة،  لأنهما إما أن يكونا متعادلين، وا 
ما أن تكون المفسدة راجحة، فهذه أقسام ستة هي:   وا 

: أن يستلزم مصلحة خالية عن المفسدة: وهذا لابد وأن أولاا 
 اية المصالح.يكون مشروعاً؛ لأن المقصود من الشرائع رع

أن يستلزم مصلحة راجحة: وهذا أيضاً لا بد وأن ثانياا: 
يكون مشروعاً؛ لأن ترك الخير الكثير لأهل الشر القليل شر 

 كثير.
أن يستوي الأمران، فهذا يكون عبثاً فوجب أن لا ثالثاا: 

 يشرع.
أن يخلو عن الأمرين، وهذا أيضاً يكون عبثاً، فوجب رابعاا: 

 مشروعاً.أن لا يكون 
أن يكون مفسدة خالصة، ولا شك أنها لا تكون : خامساا 
 مشروعة. 

أن يكون ما فيه المفسدة راجحاً على ما فيه من : سادساا 
المصلحة وهو أيضاً غير مشروع: لأن المفسدة الراجحة واجبة 

 . (57) الدفع بالضرورة
فالمجتهد المكلف بالناظر في المستجدة يمكنه عند 

صلحة أن يعرض المستجدة على تلك الأقسام الاستدلال بالم
الستة؛ فإذا جاءت الواقعة المستجدة من ضمن الوقائع التي 
شهد العقل لها بأن فيها مصلحة ظاهرة واضحة، أو مصلحة 
غالبة، فيلتمس المجتهد علة الحكم فيها على أنها وصف ظاهر 
منضبط يؤدي إلى جلب مصلحة أو درء مفسدة هو مقصود 

يم، فتكون الواقعة المستجدة قد تمَّ إدراجها من الشارع الحك
خلال عللها ومقاصدها القريبة من خلال المناسب الملائم، أو 
من خلال مقاصدها العامة وبحملها على عموميات الشريعة 
وكلياتها وباعتبار المقاصد الضرورية الخمس من خلال 

، يقول ابن عاشور في ذكره للمقاصد (58)المصلح المرسلة
 والمقاصد العلل باعتبار للقياس قابلة الشريعة أحكامامة: الع

 (59)…. والعالية القريبة

الاجتهاد المقاصدي وأهميته في الحكم : الثانيالمطلب 
 :على المستجدات الفقهية

للاجتهاد المقاصدي أهمية عظيمة كبيرة، وسبب هذه 
أهمية  ولهفيها،  ويجتهد الأهمية هو أهمية الأمور التي يبحث

 عظيمة في الحكم على المستجدات الفقهية أذكر منها:
بيان الحكم الشرعي في الوقائع والمستجدات التي لم  -1

يرد فيها نص مباشر: فالمستجدات الفقهية كثيرة لا حصر لها 
الأمر الذي جعل علماء الشريعة يتصدون لها لبيان حكمها 

الاستصلاح، الاستحسان،  –الشرعي من خلال الأدلة التبعية 
من خلال تحريهم لأهداف …. الاستصحاب، سد الذرائع

ومعاني ومقاصد الشريعة وجعلها الميزان والمعيار الأساسي 
للحكم على هذه المستجدات، فالفقه المقاصدي هو الفقه 
الحضاري العريق الذي يشمل جوانب المعرفة كلها، ويمتد 

د ضابطها ليشمل كذلك آفاق الحياة بحيث يكون هذا الاجتها
طارها الرجعي، فالاجتهاد المقاصدي يجعل دائرة  المنهجي وا 
د من مسائل  النص الشرعي واسعة جداً بحيث تشمل كل ما يجِّ

 . (60)ومستجدات ونوازل
الفهم التام لنصوص الشريعة الإسلامية وتفسيرها  -2

وبيانها ومعرفتها وفقاً للمقاصد الشريعة: فحتى يستطيع المجتهد 
ت ألفاظ القران الكريم والسنة النبوية المطهرة لابد من فهم دلالا

فهم لغتنا العربية ومعرفة معانيها، حيث إن الجهل فيها سبب 
اختلاف الآراء عند العلماء، فمعرفة مقاصد الشريعة الإسلامية 
ن  تعين المجتهد على فهم نصوص الكتاب والسنة؛ لأنه وا 

همنا الدقيق تعددت الألفاظ فالمقصود واحد، فمن خلال ف



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 9 - 

والعميق لها يمكن أن تتضح علل ومعاني التشريع وحِكمه 
وأهدافه الجزئية والكلية، العامة والخاصة في كل مجالات 
الشريعة، وبهذا يمكن التقليل من التعصب المذهبي والخلاف 
الفقهي واعتماد علم مقاصد الشريعة في عملية بناء الحكم 

مباحث أصول الفقه  الشرعي، وهذا بدوره يؤدي إلى إثراء
 . (61)والمستجدات والنوازل التي لها صلة بالمقاصد

 –مراعاة الظروف الزمانية والمكانية للأحكام الشرعية  -3
: فحتى يقوم المجتهد بدوره في استنباط الحكم -فقه الواقع

الشرعي للمستجدات والوقائع الجديدة لابد من توفير ركائز 
وهي النص الشرعي، والواقع  الاجتهاد المقاصدي ومستلزماته

والظروف الزمانية والمكانية، فالنص الشرعي هو الدليل الذي 
يُراد تطبيق حِكمه وعلله وأهدافه ومقاصده، وواقع الأمة هو 
الميدان لفعل المكلفين وتصرفاتهم، وهذا الفعل سيكون محكوماً 
بالنص الشرعي وموجهاً نحو مقاصده وأهدافه وغاياته، 

المؤهل نفسياً وبدنياً للملائمة بين النص الشرعي والمكلف هو 
والواقع؛ أي ليسير الواقع على وفق النص وأحكامه وأهدافه 
ومقاصده، وتنزيل ما يجب تنزيله من علاجات شرعية 

 (.62)لمشكلات ذلك الواقع وأحواله وأقضيته
الترجيح بين الأدلة المتعارضة ظاهرياً والتوفيق والجمع  -4

فالمجتهد إذا استفرغ جهده بالبحث في حكم مسألة بينهما: 
معينة من خلال الأدلة الشرعية، وتوصل إلى حكمها الشرعي، 
واطمأنت نفسه إلى دليل معين ظناً منه أنه دليل هذه المسألة، 
ثم قام ببناء الحكم الشرعي لهذه المسألة على ذلك الدليل، ومن 

ه، فالمجتهد في ثم وجد دليلًا شرعي آخر يعارض ما توصل إلي
هذه الحالة تكون مرجعيته إلى مقاصد الشريعة لإزالة هذا 
التعارض وليتبين من صحة حكمه على هذه المسألة، حيث إن 
التعارض بين النصوص هو تعارض ظاهري فقط فالشريعة 

 .(63)متفقة لا تعارض فيها
تحقيق نظرة متوازنة ومعتدلة للأحكام الشرعية:  -5

كون متوازناً معتدلًا عند عدم معرفته لعلل فالمجتهد يجب أن ي
وأهداف وغايات الأحكام الشرعية التعبدية، ويجب عليه أن 
يضع مقاصد الشريعة أمام عينيه عند حكمه على مسألة معينه 
لإيصاله إلى الطريق المستقيم من أجل الوصول للحق 
والصواب؛ وذلك لأن المقاصد الشرعية بمنزلة المحكمات التي 

ليها المتشابهات، والكليات التي تُرد إليها الجزئيات، تُرد إ
فكليات الشريعة ومقاصدها العامة، هي أصول قطعية لكل 
اجتهاد ولكل تفكير إسلامي، فهذه الثوابت راسخة ثابتة غير 
قابلة للتعديل والتغيير تحت ضغط الواقع المعاصر، فالشريعة 

 . (63)لُّهاعَدْلٌ كلُّها، ورَحْمةٌ كلُّها، وحِكْمَةٌ ك
 ضوابط الاجتهاد المقاصدي:  المطلب الثالث:

ضوابط الاجتهاد المقاصدي تشتمل على ضوابط الاجتهاد 
الشرعي وضوابط المقاصد الشرعية، ونذكر فيما يأتي أهم 

 : (64)الضوابط التي تلزم الاجتهاد المقاصدي
أن يكون الإجهاد المقاصدي منسجماً ومتفقاً مع الغاية  -1

فالمصالح المقررة للتشريع، ومع المقررات الشرعية: الكبرى 
شرعاً منسجمة كل الانسجام مع المقررات الشرعية؛ وهذا بدوره 
يتطلب اتفاق الاجتهاد المقاصدي وانسجامه مع الحقائق المقررة 
شرعاً وعدم معارضته لها، ومن هذه المقررات الشرعية على 

 سبيل المثال:
نسَ ) الى:عبادة الله تعالى: قال تع -أ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِ

{، فالاجتهاد المقاصدي يجب أن 56}الذاريات( إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ 
يكون داخلا في الإطار العام الذي يحقق عبادة الله وحده، 
فمفهوم العبادة لله تعالى: أوسع وأشمل من أن ينحصر ويتقيد 

أهميتها البالغة، في الشعائر الدينية العملية على الرغم من 
فالعبادة مفهوم عام يشمل مجالات الحياة كلها، فلا يكون 
الاجتهاد المقاصدي سبباً لسلب هذه الحقيقة لما يطرأ عليه من 

 . (65)تغيرات لتقدم الزمان وتطور الحضارات
أن يكون الاجتهاد المقاصدي يربط أعمال الدنيا  -ب

: فالواجب على بالآخرة ويربط بين الأمور المادية المعنوي
المجتهد أن تكون المصالح التي يعتمد عليها في الاجتهاد 
المقاصدي توثق العلاقة بين الجوانب المادية والمعنوية، 
وتراعي العلاقة الوثيقة بين مقصد الشرع وبين الأفعال المادية 

 . (66)هو جوهر الإسلام ومكمونهوالمعنوية؛ لأن ذلك 
وَمَن لَّمْ ) لى: : قال تعالى:مراعاة مبدأ الحكم لله تعا -ج

{، فكل ما 44}المائدة  (يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُوْلـَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ 
يصدر عن المسلم من أقوال وأفعال يجب أن تكون موافقة 
لإحكام الله تعالى: فلا يجوز له أن يخالفها مهما كان الظرف 

جوز للمسلم أن يخالف فلا ي -عدا حالات الضرورة المعروفة –
أحكام الله تعالى: في الاجتهاد المبني على المقاصد، بحيث 
يصبح النص تابعاً للاجتهاد، والحجة أن الاجتهاد مبني على 
المقاصد، فيجتهدون ويحكمون أهوائهم وأرائهم ومذاهبهم، 
فيدعون للشارع مالا دليل عليه، وهذا لا يصح؛ لأنه يتعارض 

 . (67)اهمع مدلول النص ومقتض
أن يكون شاملًا لمختلف المسائل والمستجدات  -2

، فالمصالح المعتبرة شرعاً ومجالات وشؤون الحياة المختلفة
ليست مقتصرة على مجال دون الآخر بل هي منتشرة في سائر 
الأحكام، وهذه الشمولية منبثقة من شمولية الإسلام لمختلف 

طْنَا) جوانب الحياة، قال تعالى:  (فِي الكِتَابِ مِن شَيْء   مَّا فَرَّ
فجميع مجالات الحياة لها مقاصدها الشرعية، {، 38}الأنعام 

والواجب على المجتهد أن يراعيها عند الاستنباط، بحيث يمتلك 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 10 - 

القدرة والطاقة في التصدي الناجح لأي  الاجتهاد المقاصدي
، بحيث مسألة، ولأي واقع، ولأي مجال من مجالات الحياة

 . (68)غالباً مطرداً صالحاً لكل حال وزمان ومكانيكون عاماً 
أن يكون محققاً للفضائل الدِّينيّة والخُلقيّة والاجتماعيّة  -3

القرآنية والسنية التي تقوم عليها حياة المجتمع الإنسانيّ، وأن 
يكون متفقاً ومنسجماً مع هذه القيم والفضائل في تقرير أو تغير 

 . (69)واقع أو حكم ما
جتهاد المقاصدي يبحث في الأحكام معقولة المعنى الا -4

كالمعاملات؛ فلا يبحث في الأحكام غير معقولة المعنى 
كالعبادات لأنها توقيفية، فيجب أن تكون المعاني المعتبرة فيه 
معقولة المعنى، فلا يصح أن يتناقض الاجتهاد المقاصدي 

 . (70)والاستدلال بالمقاصد مع العقل السليم
يتعارض الاجتهاد المقاصدي مع النصوص أن لا  -5

قطعية الثبوت قطعية الدلالة؛ لأنها نصوص لا مجال للاجتهاد 
فيها، كما أن هذه النصوص تعتبر دعامة ومرتكزاً من دعامات 
ومرتكزات الشريعة التي لا يمكن للاجتهاد المقاصدي أن 
يتعارض معها، يقول أبو زهرة: "إن المصلحة ثابتة حيث وجد 

فلا يمكن أن تكون هناك مصلحة مؤكدة، أو غالبة، النص 
والنص القاطع يعارضها إنما هي ضلال الفكر، أو نزعة 
الهوى، أو غلبة الشهوة، أو التأثر بحال عارضة غير دائمة، أو 
منفعة عاجلة سريعة الزوال، أو تحقيق منفعة مشكوك في 
وجودها وهي لا تقف أمام النص الذي جاء من الشارع الحكيم 

 . (71)وثبت ثبوتاً قطعياً لا مجال للنظر فيه ولا في دلالته"
فلا يجوز للاجتهاد المقاصدي أن يتعارض مع النصوص 
قطعية الثبوت قطعية الدلالة؛ لأنه مبني على المصلحة الظنية، 
والمصالح الظنية لا تسمو إلى درجة النصوص القطعية 

 لتعارضها. 
مع مجموع دلالات أن لا يتعارض الاجتهاد المقاصدي  -6

النص الظني الدلالة؛ وذلك لأن النص ظني الدلالة يحتمل 
الكثير من التأويلات، فيستطيع المجتهد أن يُرجح معنى على 
آخر من خلال المعاني التي يحتملها النص ظني الدلالة، بحث 
يكون الأقرب لمراد الشارع ومقصده، وكذلك بوجود احتمال 

ي أننا في الاجتهاد المقاصدي تحقيق المصلحة، وهذا لا يعن
نعارض النص بالمصلحة، أو نفرط به حتى يخرج عن مجمل 
نما هو الأخذ بأحد دلالات النص لاستحالة  تلك التأويلات؛ وا 

 . (72)الجمع بينها
فلا يجوز في الاجتهاد المقاصدي معارضة جميع مدلولات 
النص ظني الدلالة التي يحتملها مع وجود مصلحة ما؛ لأنه 
يكون اجتهاد في معرض النص، ويكون كمعارضة النص 
القطعي بالمصلحة تماماً، فمجموع دلالات النص ظني الثبوت 

يُعد في الجملة نصاً قطعي الدلالة، وأن كان ظني الدلالة 
 . (73)مفرداً 
، (74) أن لا يتعارض الاجتهاد المقاصدي مع الإجماع -7

الإجماع ضمن الأدلة النقلية المتفق  ونعلماء الأصول يصنفف
ما أن يكون ظنياً، فإن  عليه، والإجماع إما أن يكون قطعياً، وا 
كان قطعياً فلا يتغير ولا يتبدل بالمقصد المصلحي مهما كانت 

مكانة ومرتبة لا بفهو مشروعيته، ومنطقيته، ودرجة معقوليته، 
ية وهو يجوز للمصلحة الظنية أن تتعارض معه؛ وذلك لأنها ظن

يفيد القطع، فلا ترتفع المصلحة الظنية لدرجته لتتقدم عليه أو 
لتعارضه، بل أن الإجماع القطعي مما لا مجال للاجتهاد فيه، 
فلا يجوز أن يعارضه اجتهاد مقاصدي؛ مثال ذلك تحريم 
الجمع بين المرأة وعمتها وخالتها وتحريم شحم الخنزير، 

لالته على حكمه في لإجماع القطعي كالنص القطعي في داف
 . (75)اليقين وعدم التأويل

وأما إذا كان الإجماع ضنياً؛ كالإجماع المبني على أحكام  
متغيرة بتغير الزمان والمكان والحال، أو الإجماع المبني على 
مصلحة ظرفية؛ فإنه قابل للنظر والتعديل والتغيير وفقاً 

عي، للمقاصد المتغيرة المتجددة؛ وذلك لأنه ظني لا قط
فالمصلحة والمقصد المقصود منه قد يتحقق في مكان وزمان، 
ولا يتحقق في غيرهما؛ مثل شهادة القريب على قريبه والزوج 
على زوجته، فقد كانت جائزة في عصر السلف الصالح ومنعها 
الفقهاء بعد ذلك لفساد الذمم وللحفاظ على مصلحة ضمان 

 . (76)حقوق الناس
ته في حكم النص القطعي في فالإجماع متى تأكدت قطعي

منع العدول عنه لمجرد توهم مقصد ما، والواجب على المجتهد 
أن يراعي هذا الضابط في تحقيق المقاصد الشرعي؛ لأن 
المقاصد الشرعية الحقيقية أجراها الشارع الحكيم على وفق 
قطعية الإجماع التي لا تتبدل على مر الزمان، بل تتسم 

 . (77)والأعصاربالثبات في كل الأحوال 
القياس الصريح  أن لا يتعارض الاجتهاد المقاصدي مع -8

الذي نص الشارع على علته: فإذا كانت علة القياس غير 
مختلف فيها، أي أن علة الحكم في القياس مأخوذة من النص 
الشرعي تصريحاً، فلا يجوز للاجتهاد المقاصدي أن يعارضه؛ 

مناسب المعتبر شرعاً، لأنه قياس صحيح أُعمل فيه الوصف ال
 لأنها علة نص عليها الشارع صراحةً.

ما إذا كانت علة القياس مختلف فيها؛ أي أن علة الحكم وأ
، أو راجعة إلى (78)في القياس راجعة إلى إيماء الشارع للعلة

استنباط المجتهدين، فيجوز في هذه الحالة تقديم الاجتهاد 
ن تعارض بين المقاصدي على هذا القياس؛ لأنه عبارة ع

 .(79)اجتهادين وهذا الأمر جائز



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 11 - 

أن لا يتعارض الاجتهاد المقاصدي المبني على  -9
مصلحة لمصلحة أهم منها أو مساوية لها: فتقدم المصالح 
الضرورية على المصالح الحاجية، والمصالح الحاجية على 
التحسينية، والمقاصد القطعية على المقاصد الظنية، والمقاصد 

فالاجتهاد الناس على المقاصد المتعلقة بفرد، المتعلقة ب
المقاصدي المبني على مصلحة كلية إذا عارض مصلحة كلية 
أخرى أولى منها فإنه لا يقبل ولا يجوز هذا الاجتهاد، وكذلك لا 
يقبل ولا يجوز أي اجتهاد مقاصدي مبني على مصلحة كلية، 
أو مصلحة عامة، أو مصلحة ضرورية، أو مصلحة قطعية، 

ا عارض اجتهاداً آخر مبني على مصلحة جزئية، أو خاصة، إذ
 (.80)أو حاجية، أو تحسينية، أو ظنية

أن تكون المصالح المعتمد عليها في الاجتهاد  -10
المقاصدي متصفة بالأخلاقية والواقعية والعقلانية وبيان ذلك 

 فيما يأتي: 
إِنَّمَا ): صلى الله عليه وسلمقَالَ رَسُولُ الِله الأخلاقية:  -أ

مَ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ  ، فالمصالح المعتبرة شرعاً (81)(بُعِثْتُ لِأُتَمِّ
تجسد أخلاق الشريعة الإسلامية، وتسعى الشريعة لتمكين هذه 
الأخلاق في نفوس البشر في ظواهرهم وبواطنهم، فالشريعة 

…. حثت على الأخلاق الحميدة كالعدل والمساواة والصدق
وحرمت كذلك الذرائع …. در والخيانةوحرمت الظلم والغ

والطرق والحيل المؤدية لمخالفة مقصدها، والاجتهاد المقاصدي 
يجب أن يكون منضبط بذلك، وما يعارض هذا الضابط لا 

 . (82)يبنى عليها الاجتهاد المقاصدييعتبر مصلحة 
الواقعية: فالمصالح المعتبرة شرعاً تكتسب واقعيتها من  -ب

لإسلامية، فبقاء الشريعة، ودوامها واستمرارها واقعية الشريعة ا
في مختلف البيئات والأعصار والأمصار، وفي مختلف 
الظروف والمستويات، وفي شتى مجالات الحياة الفردية 
والاجتماعية والدولية والحضارية، دليل على واقعية الشريعة 
 ومرونتها، وقدرتها الفائقة على التطبيق والتنفيذ والتفاعل مع كل
الظروف والأحوال والتأثير فيها وتوجيهها نحو الخير والصلاح 
والسعادة في الدنيا والآخرة، فالشريعة الإسلامية بواقعيتها 

الإنساني، لذا يجب على ومرونتها مسايرة وموافقة للواقع 
المجتهد في الاجتهاد المقاصدي أن يراعي ذلك عند الاستنباط 

ا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ وَابْتَغِ فِيمَ ) قال تعالى: (83)
 {. 77}القصص( نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا

جارية وفق ما  فالمصالح المعتبرة شرعاً العقلانية:  -ج
تقتضيه العقول السليمة والفطرة السوية والأعراف المحمودة، 

فلو كانت الشريعة فالعقل هو مناط التكليف والخطاب الشرعي، 
خلاف الفطرة السليمة والعقول السليمة، لما شُهد لها على 

 .(84)بالدوام والاستمرار والخلود والبقاء إلى يوم الدين

 وتتضمن أهم نتائج البحث، وهي:الخاتمة: 
الْمُجْتَهَدُ فِيهِ: كل حكم شرعي ليس فيه دليل  الحكم -1

 قطعي. 
المقاصد الشرعية صفة وموصوف، فالمقاصد هي  -2

 والشرعية هي الصفةالموصوف، 
المعاني والأهداف التي راعاها  هيلمقاصد الشرعية: ا -3

الشارع الحكيم في أحكامه العامة والخاصة لتحقيق مصالح 
 العباد في الدنيا والآخرة.

الاجتهاد المقاصدي: هو استفراغ الفقيه الوسع في  -4
استنباط الأحكام الشرعية عن طريق اعتبار إرادة الشارع 

مع مراعاة الحِكَم والأهداف والمصالح ونحوها لتحقيق  الشرعية
 مصالح العباد في الدنيا والآخرة.

الوقائع كثيرة والمستجدات أكثر، واكتشافات العلماء  -5
متعددة متنوعة لا حصر لها، ومما يمكن الجزم به أن للدين 
الإسلامي أحكاماً وضوابطاً في كل هذه الاكتشافات من حيث 

دة منها والتعامل معها وجعلها جالبة للمصالح كيفية الاستفا
 دارئة للمفاسد.

المستجدات الفقهية بخصائص كثيرة تميزها عن  تتميز -6
منها: أنها قضايا عملية،  غيرها من القضايا التي سبق وقوعها

، بيان حكمها الشرعيلتحتاج ، و لم يسبق وقوعها أو حدوثهاو 
سببت ، و قدة متشابكةمع ، وهيالعامةو تشمل القضايا الفردية و 

 .الحرج للأفراد الذين نزلت بهم
البحث في المستجدات الفقهية المعاصرة له فوائد جمة،  -7

فبعضها يتعلق بصفة المسائل الواقعية، وبعضها يتعلق بالحكم 
من  ، فهيالشرعي، أو بالفتوى، وبضها تعود على المجتهد

لكل زمان ؤكد صلاحية الشريعة ت ، والعلوم المهمة والضرورية
، على تجديد الفقه ، وتعمللمصالح العباد تهامراعا، و ومكان

كسب الباحث تُ  ، وبأسماء المجتهدين الذين بحثوهاوتعرفنا 
 فيد الباحث نفسه بعلم العلماء الذين سبقوه.ت ، والأجر والثواب

في الحكم على المستجدات  هميةللاجتهاد المقاصدي أ -8
بردها إلى المصلحة ويكون ذلك  الغير منصوص عليها

المرسلة، والتي بدورها لا تخرج عن إطار مقاصد الشريعة 
 وكلياتها.

للاجتهاد المقاصدي أهمية عظيمة، وسبب هذه الأهمية  -9
هو أهمية الأمور التي يبحث ويجتهد فيها، وله أهمية عظيمة 

 في الحكم على المستجدات الفقهية.
تشتمل على ضوابط  ضوابط لاجتهاد المقاصديل -10

أن يكون منها:  الاجتهاد الشرعي وضوابط المقاصد الشرعية
أن يكون شاملًا ، و منسجماً مع الغاية الكبرى للتشريع

أن يكون محققاً للفضائل و ، لمختلف المسائل والمستجدات



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 12 - 

 أن لا يتعارض مع النصوص، و الدِّينيّة والخُلقيّة والاجتماعيّة
، أو مع ت النص الظني الدلالةمجموع دلالا ، أو معقطعيةال

مصلحة أهم منها ، أو مع القياس الصريح أو معالإجماع، 

أن تكون المصالح متصفة بالأخلاقية  ، وأو مساوية لها
 .والواقعية والعقلانية

 
 
 

 الهوامـش
 
كما يقرر ذلك الإمام ابن عاشور. انظر ابن عاشور، م.  (1)

، )ت: محمد بن 1م(. مقاصد الشريعة الإسلامية، ط2004)
، ص 3الخوجة(، قطر: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، ج

 وما بعدها.  35
، )المحقق: يوسف 5انظر: الرازي، ز. مختار الصحاح، ط:  (2)

صرية، الدار الشيخ محمد(، بيروت، صيدا: المكتبة الع
م(. لسان العرب، 1993. ابن منظور، م. )63النموذجية، ص 

. 135 -133، ص 3، بيروت: دار صادر، ج3ط 
، )تحقيق: 8م(. القاموس المحيط، ط: 2005الفيروزآبادى، م. )

مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم 
راهيم . إب275العرقسُوسي(، بيروت: مؤسسة الرسالة، ص 

، )تحقيق: مجمع 1مصطفى وآخرون، أ. المعجم الوسيط، ط: 
 . 142، ص1اللغة العربية(، الكويت: دار الدعوة، ج

هـ(، الاجتهاد وأثره في الشريعة، 1413انظر: الغريري، س. ) (3)
 :http، على شبكة الانترنت، 1رسالة التقريب، العدد 

//iranarab. com/Default. asp?Page=ViewAr تاريخ ،
 م. 2015/  22/8

، 1انظر: الآمدي، ع. الإحكام في أصول الأحكام، ط:  (4)
)المحقق: عبد الرزاق عفيفي(، بيروت: دمشق المكتب 

 . 162، ص 4الإسلامي، ج 
، )ت: 1م(. المستصفى، ط: 1993انظر: الغزالي، م. ) (5)

 . 342محمد عبد السلام(، بيروت: دار الكتب العلمية، ص 
هـ(. الكليات معجم 1094انظر: أبو البقاء الكفوي، أ. )ت:  (6)

، )المحقق: عدنان 1في المصطلحات والفروق اللغوية، ط: 
 . 44درويش، محمد المصري(، بيروت: مؤسسة الرسالة، ص 

، 1م( كتاب التعريفات، ط: 1983انظر: الجرجاني، ع. ) (7)
 )المحقق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر(،

م(. 1990. المناوي، ت. )10بيروت: دار الكتب العلمية، ص 
، القاهرة: عالم الكتب، 1التوقيف على مهمات التعاريف، ط: 

م(. القاموس الفقهي لغة 1988. أبو حبيب، س. )38ص 
، ص 1سورية، ج –، دمشق: دار الفكر، 2واصطلاحاً، ط: 

ط: م(. معجم لغة الفقهاء، 1988. قلعجي وقنيبي، م. ح. )71
(، 2003. البركتي، م. )43، عمان: دار النفائس، ص 2

، بيروت: دار الكتب العلمية )إعادة 1التعريفات الفقهية، ط: 
 . 17، ص1م(. ج1986صف للطبعة القديمة في باكستان

. الجرجاني، 405انظر: قلعجي، معجم لغة الفقهاء، ص (8)
. المناوي، التوقيف على مهمات التعاريف، 204التعريفات، ص 

. 71. أبو حبيب، القاموس الفقهي، ص 298-297ص 
 . 195 -194البركتي، التعريفات الفقهية، ص 

. ابن رشد الحفيد، م. 345انظر: الغزالي، المستصفى، ص  (9)

م(. الضروري في أصول الفقه أو مختصر المستصفى، 16994)
)تقديم وتحقيق: جمال الدين العلوي، تصدير: محمد علال 

. الرازي، 138الغرب الإسلامي، ص  سيناصر(، بيروت: دار
، )دراسة وتحقيق: الدكتور طه 3م(. المحصول، ط: 1997ف. )

. 27، ص 6جابر فياض العلواني(، بيروت: مؤسسة الرسالة، ج
م(. البحر المحيط في أصول الفقه، ط: 1994الزركشي، ب. )

 . 265، ص 8، دار الكتبي، ج1
. 357-353، ص 3انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج  (10)

. 310، ص 1الفيروزآبادي، القاموس المحيط، فصل القاف، ج
، 1م(. المحكم والمحيط الأعظم، ط: 2000ابن سيده، ع. )

)المحقق: عبد الحميد هنداوي(، بيروت: دار الكتب العلمية، 
بيدي، م. )ت: 188 -185، ص 6ج هـ(، 1205. مرتضى الزَّ

، )المحقق: مجموعة 1لعروس من جواهر القاموس، ط: تاج ا
. أحمد 44 -35، ص 9من المحققين( الرياض: دار الهداية، ج

م(. معجم اللغة العربية المعاصرة، ط: 2008مختار وفريقه، أ. )
 . 1823 -1820، ص 3، الرياض: عالم الكتب، ج1

: rلُ اللَّهِ ، قَالَ: قَالَ رَسُو tجزء من حديث: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ   (11)
يَ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ » قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: « لَنْ يُنَجِّ
دَنِي اللَّهُ بِرَحْمَة ، سَدِّدُوا وَقَارِبُوا، وَاغْدُوا » وَلَا أَنَا، إِلاَّ أَنْ يَتَغَمَّ

أخرجه: « دَ تبَْلُغُواوَرُوحُوا، وَشَيْءٌ مِنَ الدُّلْجَةِ، وَالقَصْدَ القَصْ 
ه(. الجامع المسند الصحيح المختصر من 1422البخاري، م. )

، 1وسننه وأيامه صحيح البخاري، ط:  rأمور رسول الله 
)المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر(، دار طوق النجاة، 
كتاب الرقاق، باب القصد والمداومة على العمل، حديث رقم 

الكلمات: )اغدوا( من . معاني بعض 98، ص 8، ج6463
الغدو وهو السير أول النهار. )روحوا( من الرواح وهو السير في 
النصف الثاني من النهار. )الدلجة( السير آخر الليل. )القصد( 

 الزموا الوسط المعتدل في الأمور. )تبلغوا( مقصدكم وبغيتكم[. 
أخرجه: مسلم، م. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل   (12)

، )المحقق: 1صحيح مسلم، ط:  rلى رسول الله عن العدل إ
محمد فؤاد عبد الباقي(، بيروت: دار إحياء التراث العربي، كتاب 

، 2، ج866الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة، حديث رقم، 
. فكانت صلاته قصداً وخطبته قصداً: أي بين الطول 591ص 

 الظاهر والتخفيف الماحق. 
(. علم المقاصد الشرعية، ط: م2001انظر: الخادمي، ن. )  (13)

. الريسوني، أ. 16-15، الرياض: مكتبة العبيكان، ص1
، 2م(. نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ط: 1992)

. اليوبي، 5الرياض: الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ص
م(. مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة 1998م)

 33، ص1هجرة، الرياض، ج، الرياض: دار ال1الشرعية، ط: 
 وما بعدها. 

م( محمد الطاهر بن عاشور: 1973 -1879ابن عاشُور)  (14)



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 13 - 

رئيس المفتين المالكيين بتونس وشيخ جامع الزيتونة، مولده 
ووفاته ودراسته بها، له مصنفات منها )مقاصد الشريعة 
الإسلامية( و)أصول النظام الاجتماعي في الإسلام(، و)الوقف 

لام( و)أصول الإنشاء والخطابة( وغيرها. انظر: وآثاره في الإس
، بيروت: دار العلم 15م(. الأعلام، ط: 2002الزركلي، خ. )

 . 174-173، ص 6للملايين، ج
وقد ذكر وبين من هذه المقاصد العامة: حفظ النظام،   (15)

قامة المساواة بين الناس،  وجلب المصالح، ودرء المفاسد، وا 
، 2صد الشريعة الإسلامية، جوغيرها. انظر: ابن عاشور، مقا

 . 121ص 
ويدخل في ذلك كل حكمة روعيت في تشريع أحكام   (16)

قامة نظام  تصرفات الناس، مثل: قصد التوثق في عقدة الرهن، وا 
المنزل والعائلة في عقدة النكاح وغيرها. انظر: ابن عاشور، 

 . 121، ص 2مقاصد الشريعة الإسلامية، ج
ة وعلاقتها بالأدلة الشرعية، انظر: اليوبي، م. قاصد الشريع  (17)

 . 35ص 
م( علال )أو محمد علال( 1974 -1908علال الفاسي )  (18)

بن عبد الواحد بن عبد السلام بن علال بن عبد الله بن 
المجذوب الفاسي: زعيم وطني، من كبار الخطباء والعلماء في 
المغرب، ولد بفاس وتعلم بالقرويين، وصدرت له كتب منها "هنا 

ا ألقاه في إذاعتها، و"النقد الذاتي و"المغرب العربيّ القاهرة" مم
" و"دفاع عن الشريعة" و"مقاصد الشريعة 1منذ الحرب العالمية 

الإسلامية ومكارمها" و"الحماية الإسبانية في المغرب من 
 . 274-273، ص 4الوجهة". انظر: الزركلي، الأعلام، ج

لامية م(. مقاصد الشريعة الإس1993انظر: الفاسي، ع. )  (19)
 . 6، بيروت: دار الغرب الإسلامي، ص5ومكارمها، ط: 

انظر: اليوبي، مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية،   (20)
 . 35ص 

انظر: الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ص   (21)
6 . 

يْسُوني )  (22) م(. أحمد بن محمد بن عبد الله 1925 -1854الرَّ
ه زعامة، له مؤلفات كثيرة منها: الريسوني، أبو العباس: ثائر، ل

نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، نظرية التقريب والتغليب 
وتطبيقاتها في العلوم الإسلامية، من أعلام الفكر المقاصدي، 
مدخل إلى مقاصد الشريعة، الفكر المقاصدي قواعده وفوائده، 

ي الكليات الأساسية للشريعة الإسلامية، وغيرها. انظر: الزركل
 . 250، ص 1الأعلام، ج

انظر: الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ص   (23)
7 . 

انظر: اليوبي، مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية،   (24)
 . 36ص 

م(. أصول الفقه الإسلامي، ط: 1986انظر: الزحيلي، و. )  (25)
 . 1017، ص 2، دمشق: الفكر، ج1

قتها بالأدلة الشرعية، انظر: اليوبي، مقاصد الشريعة وعلا  (26)
 . 36ص 

انظر: اليوبي، مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية،   (27)
 . 37-36ص 

انظر: اليوبي، مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية،   (28)

 . 37-36ص 
م(، الاجتهاد المقاصدي عند 2009انظر: عبيد، ف. )   (29)

ل كتابه الإمام أبي الوليد الباجي وتطبيقاته الفقهية من خلا
المنتقى، رسالة دكتوراة، كلية العلوم الاجتماعية والعلوم 

باتنة، الجزائر، –الإسلامية قسم الشريعة، جامعة الحاج لخضر
 . 126 -126ص 

 . 52، ص 1انظر: الخادمي: الاجتهاد المقاصدي، ج  (30)
، 1انظر: البدوي، ي، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، ط:   (31)

 . 50عمان، دار النفائس، ص 
الإرادة في كتاب الله نوعان: إرادة قدرية كونية خلقية، وهي   (32)

فَمَن يُرِدِ اللّهُ أَن )المشيئة الشاملة لجميع الحوادث: كقوله تعالى: 
يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلِإسْلَامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ 

عَّدُ  [ 125]الأنعام:  (125فِي السَّمَاء }ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّ
وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِي إِنْ أَرَدتُّ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن )وكقوله تعالى: 

لَيْهِ تُرْجَعُونَ } ]البقرة: ( {34كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ هُوَ رَبُّكُمْ وَاِ 
رادة دينية أمرية شرعية، وهي المتضمنة للمحبة 34 والرضا، [ وا 

 {185كقوله تعالى: (يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ }
يُرِيدُ اللّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ ) . وكقوله تعالى:185البقرة: )

نساء: ]ال ({26وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ } الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ 
[ فهذه الإرادة هي المذكورة في مثل قول الناس لمن يفعل 26

القبائح: هذا يفعل ما لا يريده الله، أي: لا يحبه ولا يرضاه ولا 
يأمر به، وأما الإرادة الكونية فهي الإرادة المذكورة في قول 
المسلمين: ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. انظر: ابن أبي 

، 10. شرح العقيدة الطحاوية، ط: م(1997العز، ص. )
عبد الله بن المحسن(، بيروت:  -)تحقيق: شعيب الأرنؤوط 

 . 80-79الرسالة، ص 
مقالة على شبكة الانترنت بعنوان الاجتهاد المقاصدي،   (33)

/www. iefpedia. com/arab/ww 
م(. الفكر المقاصدي: قواعده 1999انظر: الريسوني، أ. )  (34)

، الدار 9كتاب الجيب، الكتاب وفوائده، منشورات الزمن،
 . 36-34البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، ص 

 . 39، ص 1انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (35)
انظر: آيت سعيد، ع. الاجتهاد المقاصدي: مفهومة   (36)

 .WWWومجالاته وضوابطه، على شبكة الانترنت، 

maghress. com/attajdid/9288. jsessionnid.. 
، 1اهيم مصطفى وآخرون، المعجم الوسيط، جانظر: إبر   (37)

. أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصرة، مادة )ج 109ص 
هـ(. المصباح 770. الفيومي، أ. )ت: نحو 348، ص 1د د( ج

، بيروت: المكتبة العلمية، 1المنير في غريب الشرح الكبير، ط: 
 . 92، ص 1مادة )ج د د( ج

ديدة تنزل بالقوم، وجمعها النوازل. النازلة لغةً: النازلة: الش  (38)
المحكم: والنازلة الشدة من شدائد الدهر تنزل بالناس، فالنازلة 
تدل عل هبوط شيء ووقوعه. انظر: ابن منظور، لسان العرب، 

. وأما تعريف النازلة اصطلاحاً فيختلف تعريفها 659، ص 11ج
شدائد عند العلماء في القديم والحديث؛ ففي القديم: الشديدة من 

الدهر تنزل بالناس ومن ذلك مشروعية القنوت في النوازل، أما 
في الحديث: الوقائع والمسائل المستجدة، والحادثة التي تحتاج 

م(. الفِقهُ 2012إلى حكم شرعي. انظر: عَبد الله الطيّار، ع. )



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 14 - 

، 2، الباقي: ط 2011، 13–11و 7الأجزاء  1الميَسَّر، ط: 
 . 6، ص13ج الرياض: مَدَارُ الوَطن،

الواقعة لغةً: هي الأمر الذي وقع وحدث فعلًا، والجمع   (39)
واقعات، والواقعة مأخوذة من وقع أي نزل. انظر: ابن منظور، 

. الفيومي، المصباح 404، ص8لسان العرب، فصل الواو، ج
. الواقعة اصطلاحاً: 668، ص 2المنير، باب )و ق ع( ج

ي لها. والواقعات: الحادثة التي تحتاج إلى استنباط حكم شرع
الفتاوى المستنبطة للحوادث المستجدة. انظر: محمد قلعجي، 

 . 497، ص 1معجم لغة الفقهاء، ج
الفتوى لغةً: أفتاه في الأمر: أبانه له، وأفتى الرجل في   (40)

المسألة واستفتيته فيها فأفتاني إفتاء، أفتاه في المسألة يفتيه إذا 
: ابن منظور، لسان العرب، أجابه، والاسم الفتوى والفتيا. انظر

، 1. الرازي، مختار الصحاح، ج147، ص15فصل الفاء، ج
. الفتوى اصطلاحاً: الحكم الشرعي الذي يبينه الفقيه 234ص 

لمن سأله عنه، والجمع: فتاو، وفتاوى، انظر: محمد قلعجي، 
. أبو حبيب، القاموس الفقهي، 339، ص 1معجم لغة الفقهاء، ج

 . 281ص 
 . 223، ص 1كتي، التعريفات الفقهية، جانظر: البر   (41)
م(، المنهج المقاصدي وأثره في 2013انظر: الوزاني، أ. )  (42)

الاجتهاد الفقهي المعاصر )دراسة فقهية أصولية( رسالة 
ماجستير، الجامعة العربية الألمانية للعلوم، كلية الشريعة، ص 

115-116 . 
. 522، ص 13انظر: ابن منظور، لسان العرب، ج   (43)

، )المحقق: محمد 1م(. تهذيب اللغة، ط: 2001هري، م. )الأز 
، ص 5عوض مرعب(، بيروت: دار إحياء التراث العربي، ج

م( الصحاح تاج اللغة وصحاح 1987. الجوهري، أ. )263
، )تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار( بيروت: دار 4العربية، ط: 

م(. 1979. ابن فارس، أ. )2243، ص 6العلم للملايين، ج
، )المحقق: عبد السلام محمد 1م مقاييس اللغة، ط: معج

. ابن فارس، أ. 442، ص 4هارون(، دمشق: دار الفكر، ج 
، )المحقق: د. عبد الله بن عبد 1م(. حلية الفقهاء، ط: 1983)

 . 23المحسن التركي(، بيروت: الشركة المتحدة للتوزيع، ص 
ية الفقه في الاصطلاح عبارة عن العلم بالأحكام الشرع  (44)

العملية، المكتسب من الأدلة التفصيلية لتلك الأحكام، فدخل فيه 
بالعلم جميع العلوم، وخرج بالأحكام العلم بالذوات والصفات 
والأفعال، وبالشرعية: العلم بالأحكام غير الشرعية سواء كانت 
عقلية كأحكام الهندسة، أو غيرها كأحكام النجوم، وبالعملية: 

التي تتعلق ببيان الاعتقاد كمسائل  العلم بالأحكام الشرعية
الكلام، وبالمكتسب: العلم بكون أركان الإسلام من ديننا، فإن 
كونها من الدين بلغ في الشهرة حدا علمه المتدين وغيره وعلم الله 
بتلك الأحكام فإنه غير مكتسب، وبالأدلة: علم الرسول بالأحكام، 

ها كالأحكام التي فإنه مستفاد من الوحي على رأي وعلم المقلد ب
يتلفقها العوام من أفواه الفقهاء والعلم بالأحكام المكتسبة من الأدلة 
الفقهية، وبالتفصيلية: علم الخلاف، فإن الأدلة المذكورة فيه 
إجمالية ألا يرى أنهم يستدلون في دعاواهم بالمقتضى وبالنافي 
من غير تعيين المقتضى والنافي. انظر: الغزالي، المستصفى، 

. الجرجاني، 289. ابو حبيب، القاموس الفقهي، ص 5 ص
 . 690. أبو البقاء الكفوي، الكليات، ص: 168التعريفات، ص 

انظر: الوزاني، المنهج المقاصدي وأثره في الاجتهاد الفقهي   (45)
م(. 2007. محمود إسماعيل، م. )117-116المعاصر، ص 

المحقق: ، )1أثر الخلاف الفقهي في القواعد المختلف فيها، ط: 
علي جمعة محمد(، الرياض: دار السلام للنشر والتوزيع، 

م(. قضايا فقهية 2003وما بعدها. حميش، ع. ) 155ص
معاصرة، كلية الشريعة، جامعة الشارقة، مجموعة أبحاث مقرر 

م، على الانترنت، 2003/  2002مادة قضـايـا فقهيـة معـاصـرة، 
 ./ . . .faculty. ksu. edu. sa/a_m، 11/10/2015بتاريخ 

doc . 
م(. النوازل الجديدة الكبرى فيما 1996انظر: الوزاني، م. )  (46)

لأهل فاس وغيرهم من البدو والقرى المسماة بـ المعيار الجديد 
، 1الجامع المعرب عن فتاوى المتأخرين من علماء المغرب، ط: 

)قابلة وصححه على النسخة الأصلية: عمر بن عباد(، المغرب: 
. القحطاني، م. 3، ص1قاف والشؤون الإسلامية، جوزارة الأو 

م(، منهج استخراج الأحكام الفقهية للنوازل المعاصرة 2000)
دراسة تاصيلية تطبيقية، رسالة دكتوراة، جامعة أم القرى، 

ما بعدها. حميش، قضـايـا فقهيـة معـاصـرة،  121السعودية، ص 
 .faculty. ksuم، على شبكة الانترنت 16/10/2015بتاريخ 

edu. sa/a_m. . . /. doc . 

وما بعدها.  56انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ص  (47)
. 10اليوبي، مقاصد الشريعة وعلاقتها بالأدلة الشرعية، ص 

وما  163عبيد، الاجتهاد المقاصدي عند أبي الوليد الباجي، ص 
 بعدها. 

، 1م(. الموافقات، ط: 1997انظر: الشاطبي، إ. )  (48)
بو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان(، الخبر: دار )المحقق: أ

م(. الإبهاج في 1995. السبكي، ع. )41، ص 1ابن عفان، ج
شرح المنهاج ))منهاج الوصول إلي علم الأصول للقاضي 

، بيروت: دار الكتب 1هـ(( ط: 785البيضاوي المتوفي سنه 
م(. التحبير شرح 2000. المرداوي، ع. )63، ص 3العلمية، ج

، )المحقق عبد الرحمن الجبرين، 1في أصول الفقه، ط:  التحرير
، ص 7عوض القرني، أحمد السراح(، الرياض: مكتبة الرشد، ج

3408 . 
المصلحة لغةً: الصلاح والمنفعة، ضد المفسدة. انظر: ابن   (49)

. 335، ص 3منظور، لسان العرب، فصل الفاء، ج
 .306، ص 1الفيروزآبادي، القاموس المحيط، فصل الفاء، ج
. 520، ص 1إبراهيم مصطفى، المعجم الوسيط، باب الصاد، ج

المصلحة اصطلاحاً: هي المنفعة التي قصدها الشارع الحكيم 
لعباده من حفظ دينهم، ونفوسهم، وعقولهم، وأموالهم، ونسلهم، 
فكل ما يضمن هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما 

صلحة. يفوت هذه الأصول أو أحدها فهو مفسدة، ودفعها م
م(، الْمُهَذَّبُ في عِلْمِ أُصُولِ الفِقْهِ 1999انظر: النملة، ع. )

، 1الْمُقَارَنِ )تحريرٌ لمسائِلِه ودراستها دراسةً نظريَّةً تطبيقيَّةً( ط: 
 . 1003، ص 3الرياض: مكتبة الرشد، ج

م(، تيسيرُ علم أصول الفقه، ط: 1997انظر: الجديع، ع. )  (50)
وما بعدها. النملة،  197، ص1ج ، بيروت: مؤسسة الريان،1

م(، الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقاتها على 2000ع. )
 388، ص 1، الرياض: مكتبة الرشد، ج1المذهب الراجح، ط: 

وما بعدها. البغا، م. أثر الأدلة المختلف فيها) مصادر التشريع 



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 15 - 

، دمشق: دار الإمام البخاري، 1التبعية( في الفقه الإسلامي، ط: 
 وما بعدها.  32ص 

المصلحة المرسلة: فوجه مصلحة: أن بناء الحكم عليه   (51)
مظنة جلب منفعة ودرء مفسدة، وسميت مرسلة: لأن الشارع 

، 1أطلقها فلم يقيدها باعتبار ولا إلغاء. الغزالي، المستصفى، ج
 . 35. البغا، أثر الأدلة المختلف فيها، ص 147ص 

. الغزالي، 166، 5انظر: الرازي، المحصول، ج  (52)
. البغا، أثر الأدلة المختلف فيها، ص 147المستصفى، ص 

35 . 
 . 174، ص 1انظر: الغزالي، المستصفى، ج  (53)
تعتبر المصلحة المرسلة حجة إذا توفرت الشروط التالية:   (54)

الشرط الأول: أن تكون المصلحة المرسلة ضرورية. الثاني: أن 
كلية عامة حتى تعم الفائدة جميع المسلمين.  تكون المصلحة

الثالث: أن تلاءم تلك المصلحة مقاصد الشرع في الجملة، فلا 
تكون غريبة. الرابع: أن تكون المصلحة المرسلة قطعية، أي: 
يقطع بوجودها، ولم يختلف في ذلك. انظر: النملة، المهذب في 

دلة . البغا، أثر الأ1010 -1009، ص 3علم أصول الفقه، ج
 . 58المختلف فيها، ص 

. 59 -58انظر: البغا، أثر الأدلة المختلف فيها، ص   (55)
. القرافي، 1015، ص 3النملة، المهذب في علم أصول الفقه، ج

، )المحقق: 1(. شرح تنقيح الفصول، ط: 1973أبو العباس أ. )
طه عبد الرؤوف سعد(، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ص 

م(، أدلة التشريع المختلف في 1981. الربيعة، ع. )394
الاحتجاج بها )القياس، الاستحسان، الاستصلاح، الاستصحاب( 

م(، المصلحة 1977. جريشة، ع. )258 -257، ص 1ط: 
، الجامعة الإسلامية 10المرسلة محاولة لبسطها ونظرة فيها، ط

 وما بعدها.  38، ص 3السعودية، ع –بالمدينة المنورة 
 . 33 -32، ص 1وافقات، جانظر: الشاطبي، الم  (56)
 . 166-165، 6انظر: الرازي، المحصول، ج  (57)
انظر: القحطاني، م. الاستدلال بمقاصد الشريعة في النوازل   (58)

المستجدة، أستاذ أصول الفقه المشارك بجامعة الملك فهد للبترول 
 20م، ص 21/5/2015والمعادن، بحث على شبكة الانترنت، 

 .http: //faculty. kfupm. eduوما بعدها. 

sa/IAS/mesfer/Research/%D8%A7%D9%  
 . 313، ص 3انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ج  (59)
. 22 -21، 1انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (60)

. الصيفي، م. 117البدوي، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، ص 
م(، الاجتهاد المقاصدي في عصر الخلفاء الراشدين، 2010)

تير، كلية الشريعة والقانون، الجامعة الإسلامية، رسالة ماجس
 . 36غزة، ص 

. 59 -58، 1انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (61)
 . 35الصيفي، الاجتهاد المقاصدي، ص

. الصيفي، 57، 1انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (62)
 . 35الاجتهاد المقاصدي، ص

. البدوي، 59، 1انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (63)
. الصيفي، 117-116مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، ص 

. ابن 36الاجتهاد المقاصدي في عصر الخلفاء الراشدين، ص
، )ت: عبد العزيز 1م(. النبوات، ط: 2000تيمية، أ. )

 . 257، ص 1الطويان(، الرياض: أضواء السلف، ج
. 15، ص 1انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة، ج  (64)

. الريسوني، نظرية 148، 2جتهاد المقاصدي، جالخادمي، الا
. البدوي، مقاصد 4، ص 1المقاصد عند الإمام الشاطبي، ج

. الصيفي، الاجتهاد 122الشريعة عند ابن تيمية، ص 
 . 37المقاصدي في عصر الخلفاء الراشدين، ص

، ص 2انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ج  (65)
 -25، ص 2جتهاد المقاصدي، جوما بعدها. الخادمي، الا 136

 -160. عبيد، الاجتهاد المقاصدي عند الإمام الباجي، ص51
. مقالة على شبكة الانترنت، بعنوان الاجتهاد المقاصدي، 162

iefpedia. com/arab/w . 
انظر: بلاعو، م، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، مجلة   (66)

 . 110، ص 2009، السنة، 27الجامعة الأسمرية، العدد 
 . 111نظر: بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص ا  (67)
( انظر: بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص 67)  (68)

. مقالة على شبكة الانترنت، بعنوان الاجتهاد المقاصدي، 111
iefpedia. com/arab/w 

، ص 2انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ج  (69)
 -25، ص 2دي، جوما بعدها. الخادمي، الاجتهاد المقاص 136

 -160. عبيد، الاجتهاد المقاصدي عند الإمام الباجي، ص51
 . 112. بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص 162

. 51 -25، ص 2انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (70)
. 162 -160عبيد، الاجتهاد المقاصدي عند الإمام الباجي، ص

 . 113بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص 
م(، قواطع الأدلة في الأصول، 1999انظر: السمعاني، م )  (71)

، )المحقق: محمد حسن اسماعيل الشافعي( بيروت، دار 1ط
(، القواعد 2006. الزحيلي، م )115، ص 2الكتب العلمية، ج

، دمشق، دار الفكر، 1الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، ط
 . 647، ص 1ج

، القاهرة: دار الفكر 1، طانظر: أبو زهرة، م، أصول الفقه  (72)
 . 287-286العربي، ص 

، ص 2انظر: ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ج  (73)
 -25، ص 2وما بعدها. الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج 136

 . 113. بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص 51
. 51 -25، ص 2انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (74)

. 162 -160لمقاصدي عند الإمام الباجي، صعبيد، الاجتهاد ا
 iefpedia. com/arab/wمقالة بعنوان الاجتهاد المقاصدي، 

بعد  الإجماع: اتفاق مجتهدي العصر من أُمَّة محمد   (75)
وفاته على أي أمر كان من أمور الدين. انظر: النملة، المهذب 

. المناوي، التوقيف على 845، ص2في علم أصول الفقه، ج
 . 39التعاريف، ص

، ص 2انظر: النملة، المهذب في علم أصول الفقه، ج  (76)
. 113وما بعدها. بلاعو، ضوابط الاجتهاد المقاصدي، ص 917

، 3، ج1الروضة، ط:  م( شرح مختصر1987الطوفي، س، )
)المحقق: عبد الله بن عبد المحسن التركي( بيروت: مؤسسة 

 وما بعدها.  126، ص 3الرسالة، ج
، 2انظر: القرافي، شرح تنقيح الفصول في علم الأصول، ج  (77)

، ص 1، ابن قدامه، روضة الناظر وجنة المناظر، ج142ص 



 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 16 - 

 . 252، ص 1. الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج434
 . 42، ص 2انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (78)
الإيماء: الإشارة بالأعضاء كالرأس وغيرها. انظر: ابن   (79)

. إبراهيم 415، ص 15منظور، لسان العرب، فصل الواو، ج
. الإيماء اصطلاحاً: 372، ص1مصطفى، المعجم الوسيط، ج

هو اقتران الحكم بوصف  على وجه  لو لم يكن هو أو نظيره 
للعلية لكان الكلام معيباً عند العقلاء. من العلماء من  صالحاً 

جعله قسماً من النص، ومنهم من جعله قسيماً له. انظر: زكريا 
، 1الأنصاري، ز، غاية الوصول في شرح لب الأصول، ط

. العطار، ح، 126مصر: دار الكتب العربية الكبرى، ص 
ع، حاشية العطار على شرح الجلال المحلي على جمع الجوام

 309، ص 2، بيروت: دار الكتب العلمية، ج1ط: 
م( جزء من شرح تنقيح 2000انظر: الغامدي، ن، )  (80)

الفصول في علم الأصول، المؤلف: أبو العباس شهاب الدين 
أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي 

جامعة أم  -هـ(، رسالة ماجستير، كلية الشريعة 684)المتوفى: 
 وما بعدها.  320، ص 2السعودية، ج القرى،

م(، تشنيف المسامع بجمع 1998انظر: الزركشي، ب، )  (81)

د عبد  -، )ت: سيد عبد العزيز1الجوامع لتاج الدين السبكي، ط
، ص 3توزيع المكتبة المكية، ج -الله ربيع(، مكة: مكتبة قرطبة

 وما بعدها.  22
، 3م( السنن الكبرى، ط: 2003أخرجه: البيهقي، أ، )  (82)

)المحقق: محمد عبد القادر عطا( بيروت: دار الكتب العلمية، 
كتاب الشهادات، باب: بيان مكارم الأخلاق ومعاليها حديث 

. قَالَ الْحَاكِم حديث صَحِيح عَلَى 323، ص 10، ج20782رقم
ي عن حمل م(، المغن2005شَرط مُسلم. انظر: العراقي، ز، )

الأسفار في الأسفار، في تخريج ما في الإحياء من الأخبار 
، بيروت: دار ابن 1)مطبوع بهامش إحياء علوم الدين( ط: 

، ص 5حزم، كتاب آداب المعيشة وأخلاق النُّبُوَّة، حديث رقم
838 . 

. 51 -25، ص 2انظر: الخادمي، الاجتهاد المقاصدي، ج  (83)
. 162 -160مام الباجي، صعبيد، الاجتهاد المقاصدي عند الإ
 iefpedia. com/arab/wمقالة بعنوان الاجتهاد المقاصدي، 

. 167 -166انظر: الخادمي، علم المقاصد الشرعية، ص   (84)
 . 162 -160عبيد، الاجتهاد المقاصدي عند الإمام الباجي، ص

 .167انظر: الخادمي، علم المقاصد الشرعية، ص   (85)
 
 

 المراجعالمصادر و 
 

 القرآن الكريم
، )تحقيق: 1المعجم الوسيط، ط: أ.  ،إبراهيم مصطفى وآخرون

 . دار الدعوة: مجمع اللغة العربية( ، الكويت
، 10شرح العقيدة الطحاوية، ط:  .م(1997ص. )ابن أبي العز، 
بيروت: عبد الله بن المحسن(، -شعيب الأرنؤوط)تحقيق: 

 . الرسالة
: عبد العزيز ت، )1النبوات، ط:  .(م2000)أ. ابن تيمية، 

 . أضواء السلفالرياض: الطويان(، 
الضروري في أصول الفقه أو  .م(1994م. )ابن رشد الحفيد، 

ق: جمال الدين العلوي، مختصر المستصفى، )تقديم وتحقي
 . دار الغرب الإسلامي: تصدير: محمد علال سيناصر(، بيروت

: ت، )1المحكم والمحيط الأعظم، ط:  .م(2000ع. )ابن سيده، 
 . الكتب العلمية: هنداوي(، بيروت
، )ت: 1مقاصد الشريعة الإسلامية، ط .م(2004ابن عاشور، م. )

محمد الحبيب ابن الخوجة(، قطر: وزارة الأوقاف والشؤون 
 الإسلامية. 
: عبد ت، )1معجم مقاييس اللغة، ط:  .(م1979). ابن فارس، أ
 . دار الفكردمشق: السلام(، 
: د. عبد الله ت، )1حلية الفقهاء، ط:  .(م1983). ابن فارس، أ
 . شركة المتحدةالبيروت: التركي(، 

 . دار صادر: ، بيروت3لسان العرب، ط  .م(1993ابن منظور، م. )
هـ( الكليات معجم في المصطلحات 1094)ت: أ. أبو البقاء الكفوي، 

، )المحقق: عدنان درويش، محمد 1والفروق اللغوية، ط: 
 . مؤسسة الرسالة: المصري(، بيروت

، 2واصطلاحاً، ط: القاموس الفقهي لغة . (م1988س. )أبو حبيب، 
 سورية.  –دار الفكر، : دمشق

 . دار الفكر العربي: ، القاهرة1أصول الفقه، ط. م، أبو زهرة
معجم اللغة العربية المعاصرة، ط:  م(2008أ. )، وفريقه أحمد مختار

 . عالم الكتبالرياض: ، 1
، )المحقق: محمد 1تهذيب اللغة، ط:  .(م2001)م. الأزهري، 

 . دار إحياء التراث العربيبيروت: عوض مرعب(، 
، )المحقق: عبد 1الإحكام في أصول الأحكام، ط: ع. الآمدي، 

 . دمشق المكتب الإسلامي: الرزاق عفيفي(، بيروت
الاجتهاد المقاصدي: مفهومة ومجالاته وضوابطه، ع. آيت سعيد، 

 .WWW.maghressم، 19/9/2015على شبكة الانترنت تاريخ 

com/attajdid/9288. jsessionnid 
الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور ه(1422م. )البخاري، 

وسننه وأيامه صحيح البخاري،  صلى الله عليه وسلمرسول الله 
، )المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر(، دار طوق 1ط: 

 النجاة. 
دار : ، عمان1، مقاصد الشريعة عند ابن تيمية، ط يالبدوي، 

 . النفائس
دار الكتب : ، بيروت1، التعريفات الفقهية، ط: (2003. )تي، مالبرك

 -هـ 1407العلمية )إعادة صف للطبعة القديمة في باكستان 
 . م(1986

)مصادر التشريع التبعية( في الفقه  أثر الأدلة المختلف فيهام. البغا، 
 . دار الإمام البخاريدمشق: ، 1الإسلامي، ط: 

ضوابط الاجتهاد المقاصدي، مجلة الجامعة  م(2009. )بلاعو، م
 . 27الأسمرية، العدد 

: محمد عطا( ت، )3السنن الكبرى، ط:  .م(2003أ. )البيهقي، 
 . : دار الكتب العلميةبيروت
بيروت: ، 1تيسيرُ علم أصول الفقه، ط:  .م(1997ع. )الجديع، 

 . مؤسسة الريان
، )المحقق: 1كتاب التعريفات، ط:  .(م1983. )الجرجاني، ع



 2017، 4، العدد 44، علوم الشريعة والقانون، المجلّد دراسات

- 17 - 

: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر(، بيروت
 . دار الكتب العلمية

المصلحة المرسلة محاولة لبسطها ونظرة  .م(1977ع. )جريشة، 
 . السعودية –الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة ، 10طفيها، 
حاح العربية، ط: الصحاح تاج اللغة وص .(م1987)أ. الجوهري، 

دار العلم ، بيروت: ، )تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار(4
 . للملايين

قضايا فقهية معاصرة، كلية الشريعة، جامعة  .م(2003ع. )حميش، 
الشارقة، مجموعة أبحاث مقرر مادة قضـايـا فقهيـة معـاصـرة، 

، 11/10/2015م، على الانترنت، بتاريخ 2002/2003
faculty.ksu.edu.sa/a_m.../.doc . 

: ، الرياض1علم المقاصد الشرعية، ط:  .(م2001ن. )الخادمي، 
 . مكتبة العبيكان

: : يوسف(، بيروت، صيدات، )5الرازي، ز. مختار الصحاح، ط: 
 . العصرية، الدار النموذجية

: طه العلواني(، ت، )3المحصول، ط:  .م(1997ف. )الرازي، 
 . مؤسسة الرسالة: بيروت
أدلة التشريع المختلف في الاحتجاج بها  .م(1981. )عالربيعة، 

 . 1)القياس، الاستحسان، الاستصلاح، الاستصحاب( ط: 
نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي، ط:  .(م1992أ. )الريسوني، 

 . الدار العالمية: ، الرياض2
الفكر المقاصدي: قواعده وفوائده، منشورات . م(1999أ. )الريسوني، 
مطبعة النجاح : ، الدار البيضاء9الكتاب، كتاب الجيبالزمن، 
 . الجديدة
القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب  .(2006م. )الزحيلي، 

 . دار الفكردمشق: ، 1الأربعة، ط
دمشق: ، 1أصول الفقه الإسلامي، ط:  .م(1986و. )الزحيلي، 
 . الفكر

، 1ه، ط: البحر المحيط في أصول الفق. م(1994الزركشي، ب. )
 . دار الكتبي

تشنيف المسامع بجمع الجوامع لتاج الدين  .(م1998ب. )الزركشي، 
: ، مكةد عبد الله ربيع( -: د سيد عبد العزيزت، )1السبكي، ط

حياء التراث  توزيع المكتبة  -مكتبة قرطبة للبحث العلمي وا 
 ، المكية
دار العلم بيروت: ، 15الأعلام، ط: . م(2002خ. )الزركلي، 

 . للملايين
: دار مصر، 1غاية الوصول في شرح لب الأصول، طز، زكريا، 

 . الكتب العربية الكبرى
الإبهاج في شرح المنهاج ))منهاج الوصول  .م(1995ع. )السبكي، 

هـ(( ط: 785إلي علم الأصول للقاضي البيضاوي المتوفي سنه 
 . دار الكتب العلميةبيروت: ، 1

: )ت، 1الأدلة في الأصول، ط قواطع .م(1999، م. )السمعاني
 . لكتب العلمية: محمد( بيروت

: مشهور آل ت، )1الموافقات، ط:  .(م1997)إ. الشاطبي، 
 . دار ابن عفانالخبر: سلمان(، 
الاجتهاد المقاصدي في عصر الخلفاء  .(م2010م. )الصيفي، 

الراشدين، رسالة ماجستير، كلية الشريعة والقانون، الجامعة 
 . الإسلامية، غزة

: ت، )3، ج1شرح مختصر الروضة، ط:  .م(1987س، )الطوفي، 
 . الرسالة: عبد الله( بيروت
 7الأجزاء  1، :الفِقهُ الميَسَّر، طم( 2012ع. )عَبد الله الطيّار، 

 . مَدَارُ الوَطنالرياض: ، 2ط: الباقي، 2011، 13–11و
الاجتهاد المقاصدي عند الإمام أبي الوليد  .م(2009عبيد، ف. )

الباجي وتطبيقاته الفقهية من خلال كتابه المنتقى، رسالة دكتوراة، 
 باتنة، الجزائر.  –قسم الشريعة، جامعة الحاج لخضر

فار في الأسفار، في المغني عن حمل الأس .م(2005، ز، )العراقي
تخريج ما في الإحياء من الأخبار )مطبوع بهامش إحياء علوم 

 : دار ابن حزمبيروت، 1الدين( ط: 
، 1حاشية العطار على شرح الجلال المحلي، ط: ح، العطار، 

 .دار الكتب العلميةبيروت: 
جزء من شرح تنقيح الفصول في علم  .م(2000)، نالغامدي، 

العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن  الأصول، المؤلف: أبو
رسالة ، هـ(684عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي )المتوفى: 

 . جامعة أم القرى، السعودية -ماجستير، كلية الشريعة 
الاجتهاد وأثره في الشريعة، رسالة  .(هـ1413س. )الغريري، 

 .http: //iranarab، على شبكة الانترنت، 1التقريب، العدد 

com/Default.asp?Page=ViewAr م. 22/8/2015، تاريخ 
: محمد عبد ت، )1المستصفى، ط:  .(م1993م. )الغزالي، 

 . دار الكتب العلمية: السلام(، بيروت
، 5شريعة الإسلامية ومكارمها، ط: مقاصد ال .(م1993ع. )الفاسي، 

 . دار الغرببيروت: 
، )تحقيق: 8القاموس المحيط، ط:  .م(2005الفيروزآبادى، م. )

مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، بإشراف: محمد نعيم 
 . مؤسسة الرسالة: العرقسُوسي(، بيروت

، 1المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، ط: . الفيومي، أ
 . المكتبة العلمية: تبيرو 

منهج استخراج الأحكام الفقهية للنوازل  .م(2000م. )القحطاني، 
المعاصرة دراسة تاصيلية تطبيقية، رسالة دكتوراة، جامعة أم 

 . القرى، السعودية
الاستدلال بمقاصد الشريعة في النوازل المستجدة، م. القحطاني، 

لبترول والمعادن، أستاذ أصول الفقه المشارك بجامعة الملك فهد ل
 :م21/5/2015بحث على شبكة الانترنت، 

http://faculty.kfupm.edu.sa/IAS/mesfer/Research/%D

8%A7%D9% 
: طه سعد(، ت، )1شرح تنقيح الفصول، ط:  .(1973)أ. القرافي، 

 . شركة الطباعة الفنية المتحدة
: ، عمان2معجم لغة الفقهاء، ط:  .(م1988م. ح. )قنيبي، و  قلعجي

 . دار النفائس
فيها،  المختلف القواعد في الخلاف الفقهي أثر .(م2007م. )محمود، 
 . دار السلام: الرياض، 1ط: 

بيدي،  هـ(، تاج العروس من جواهر 1205)ت: م. مرتضى الزَّ
الرياض: ، )المحقق: مجموعة من المحققين( 1القاموس، ط: 

 . دار الهداية
التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، ط:  .(م2000)ع. المرداوي، 

، )المحقق عبد الرحمن الجبرين، عوض القرني، أحمد 1
 . مكتبة الرشدالرياض: السراح(، 

http://iranarab.com/Default.asp?Page=ViewArticle&ArticleID=52
http://iranarab.com/Default.asp?Page=ViewArticle&ArticleID=52
http://iranarab.com/Default.asp?Page=ViewArticle&ArticleID=52


 ناصر عبدالله بني عيسى، قذافي الغنانيم                                                                       الاجتهاد المقاصدي وأهميته... 

- 18 - 

المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى م. مسلم، 
، )المحقق: 1صحيح مسلم، ط:  صلى الله عليه وسلمرسول الله 

 . دار إحياء التراث العربي: محمد فؤاد عبد الباقي(، بيروت
، 1التوقيف على مهمات التعاريف، ط:  .(م1990ت. )المناوي، 

 . القاهرة: عالم الكتب
، 1ط:  نالْمُهَذَّبُ في عِلْمِ أُصُولِ الفِقْهِ الْمُقَارَ  .م(1999ع. )النملة، 

 . مكتبة الرشد: الرياض
اتها، ط: الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيق .م(2000ع. )النملة، 

 . مكتبة الرشد: ، الرياض1
المنهج المقاصدي وأثره في الاجتهاد الفقهي  .(م2013) .أالوزاني، 

دراسة فقهية أصولية( رسالة ماجستير، الجامعة ) المعاصر
 . العربية الألمانية للعلوم، كلية الشريعة

النوازل الجديدة الكبرى فيما لأهل فاس  .م(1996م. )الوزاني، 
البدو والقرى المسماة بـ المعيار الجديد الجامع  وغيرهم من

، )قابلة 1المعرب عن فتاوى المتأخرين من علماء المغرب، ط: 
وصححه على النسخة الأصلية: عمر بن عباد(، المغرب وزارة 

 . الأوقاف والشؤون الإسلامية
مقاصد الشريعة الإسلامية وعلاقتها بالأدلة،  .(م1998). ماليوبي، 
 .دار الهجرة: ، الرياض1ط: 

 
The Positive Effects Resulting from the Commercial Arbitra 

e 
Ijtihad Maqassede and its Impacts on Modern Jurisprudence Issues 

 

Nasser A. Bani Issa, Qadafi Al-Gananeem * 
 

ABSTRACT 

The Islamic Sharea came to achieve the interests of people and to reform their affairs in life and 

afterlife. It has enacted provisions in order to achieve this interest. The diligence of Makassed as a 

kind of diligence is the ability to devise the Sharea rules taking into account governance and the clear 

legitimate goals and the like to achieve the interests of people, and has a great importance; caused is 

the importance of matters that diligence of makassed strives. It has the impact of the judgment on the 

development of the contemporary jurisprudence, and to get back the emerging issues sent interests, 

which in turn doesn’t depart the framework of legitimate purpose and its overall. 

Keywords: The Diligence of Makassed, The Development of Jurisprudence, The Legitimate 

Purpose. 

________________________________________________ 

* Department of Islamic Juripudence, Faculty of Sharia; The University of Jordan (1, 2), Jordan. Received on 16/11/2015 

and Accepted for Publication on 25/03/2016. 


