
  9201 ،2 ، العدد46، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

 عمادة البحث العلمي/ الجامعة الأردنية. جميع الحقوق محفوظة. 2019 ©  - 379 -

 .7/8/2018، وتاريخ قبوله 10/10/2017تاريخ استلام البحث . الأردن –كليّة الآداب، جامعة الزَّيتونة الأردنيّة، عمّان  *

  
 الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة المُثاقفة عند الرَّافعي

  
  حسام مصطفى اللحّام*

  
  صـلخم

هَا: الثقّافيّ، والأدبي . وترتكز بِبُعْدَيْ تسعى هذه الدِّراسة إلى تَقصِّي موقف الرَّافعيّ، من قضيّة الهُويّة الثقّافيّة وإشكاليّة المُثاقفة؛ 
على مُؤلّفات الرّافعي الثّلاثة: كتاب المساكين، وتحت راية القرآن، ووحي القلم؛ إذْ  -في تقصّيها لهذه القضيّة  -الدّراسة 

مفهوم  -ذا الإطارفي ه -وتبُيّن الدّراسة  تنطوي  تلك المؤلّفات على النّصوص والشّواهد التي تتعلّق بالهُويّة والمُثاقفة.
الرّافعيّ للهويّة والمثاقفة، ورؤيته للحضارة الغربيّة وأسس التّفاعل مَعها، ونظرته لثنائيّة القديم والجديد في الأدب العربي 

ددة، يتلخّص أَهمّها في صدو   رالحديث، والنّماذج التي تكشف عن جوهر تلك النّظرة. ومن ثمّ تنتهي الدّراسة إلى نتائج مُحَّ
الرّافعي عن رؤية إسلاميّة/ إنسانيّة  تُعبِّر عن وعي الذّات بذاتها وبالذَّوات الأخرى، وتَعتقد بوجوب الانتفاع بِما لَدى الآخر 

  مِمَّا تَفقده الأنا، وبِما يعلو عَلى ما تَمتلكه؛ وذلك طِبقا لِضَابِطَي: التَّمَايز، والحريّة.
  .الهُويَّة، المُثاقفة، القديم، الجديدالرافعي،  الدالـة: الكلمـات

 
  المقدمة

على مَفرق طُرق شديد الخطورة والالتباس، وربّما باتت أقربَ من أيّ وقت مضى إلى  -في اللحظة الرّاهنة  -تقف الإنسانيّة 
طأة الشّعور بجنون شيد، وترزح تحت و السّقوط في الهاوية؛ لأنّ اليد الغالبة المُتحكِّمة في المَسار باطشةٌ، ومنفلتةٌ من قبضة العقل الرّ 

س جالعظمة والرَّغبة الجامحة في بسط نفوذها وهيمنتها. وهي يَدٌ تمتلك المعرفة والقوّة القادرة على الفتك بالجنس البشري؛ ويتملّكها ها
إلى أمريكا وأوروبا. لقد  -ولا سيّما العربيّة  -الرُّعب من تَشوُّه نَقائها العِرْقيّ؛ ذلك الهاجس الَّذي فَجّرته الهِجرة من البلدان المنكوبة 

كانت عامِلا حاسما في ارتفاع شعبيّة الأحزاب اليمينية الّتي شاركت في انتخابات أوروبا الغربيّة، قبل سنوات قليلة. ومِمَّا يعزّز 
ك، والوقوف د لبناء الجدار الحدودي مع المكسيحضورَ هذا الهاجس، نتائجُ الانتخابات الأخيرة في أمريكا؛ فَقد صَعَدتْ بِمَنْ منَحَ الوعو 

بشراسة ضدّ حقّ (غير الأصلانيّين ) في العيش الآمِن، على حين تحظى (الأصلانيّة ) بالرِّعاية، والأمن، والتّميّز، وسواء في ذلك 
قأكانت (الأصلانيّةُ) السكّانَ الأصلييّن، أم الثقّافة الأصليّة. ومَا صَفْقة القرن الّتي يتبنّ  ) إلاّ مثالٌ آخر على اها ذلك (الأبيض المتفوِّ

 الاستعلاء العرقيّ والثقّافيّ.

إنّ هذا الاستعلاء المُغرِق في الإقصاء والتهميش والإلغاء، امتدادٌ حَيٌّ لِما كانت عليه الحال في عصور الاستعمار، الذي وظّف 
 شّعوب المتعدّدة في أصولها وثقافاتها. وكان العالَم العربيّ والإسلاميّ كلّ أدواتّ القوّة لَديه؛ لفرض هيمنته الشّاملة على الأمم وال

 ميدانا لتنفيذ تجاربه، ومُخطّطاته .

وقد عاش مصطفى صادق الرّافعيّ في خِضمّ هذه المرحلة التي ما زالت امتداداتها ماثلةً في الواقع المعاصر. ويُعدّ  الرّافعيّ 
فيهم الأنظار، وتناقضت فيهم الأحكام؛ فهو ابنُ تلك المرحلة العصيبة التي حَفِلت بصراعات  واحدا من أبرز الأعلام الذين اختلفت

راعات الّتي خاضها الرّافعي، وكانت له  شَتَى وتناقضات كبيرة. وكان صِراع الهُويّة والعلاقة بالآخر (الغربيّ ) في طليعة تلك الصِّ
لْ حظَّها الكافي من البحث؛ لهذا نَهضت هذه الدّراسة؛ لاستجلائها، والكشف عن موقف كتابات دقيقة في هذا المضمار، ولكنّها لَمْ تَنَ 

تا كذلك. لالرّافعيّ من الهُويّة الثقّافيّة وإشكاليّة المثاقفة؛ وهما قضيّتان مركزيّتان، كانتا ميدانا واسعا لصراع أيديولوجيّ حادّ، وما زا
راع  ة بين التيّارات الثقافيّة في مصر، من مِنظَار الرّافعي؛ وذلك في مطلبين: الأوّل: الهُويّ وستحاول الدّراسة أن تقف على جوهر الصِّ

 الثقّافيّة والتَّفاعل الحضاري، والثاّني: المثاقفة الأدبيّة، وثنائيّة القديم والجديد في الأدب العربي الحديث.

عيّ يّة عند الرّافعي، على الرّغم من أهميّتها  وشهرة الرّافومن اللافت لنظر الباحث ضَآلة الجهود المبذولة في تناول هذه القض
لك لا زعيما للتّيّار المحافظ في النّصف الأوّل من القرن العشرين. ولكنّ ذ -في كثير من الدّراسات الفكريّة والأدبيّة  -الّذي يُصنَّف 

قفه الفكريّة ثَمَّة دراسات تناولت سيرته، وشعره، ونثره، وموايعني أنّ السّاحة بِكْر في الكتابة عن الرّافعي، وفكره، وأدبه، وتقده؛ ف



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 380 -  

م)، ومصطفى صادق الرّافعي رائد الرّمزيّة العربيّة 1984والنّقديّة، منها: عمالقة عند مطلع القرن العشرين، لعبد العزيز المقالح، (
). ولا 1997لنّاقد والموقف لإبراهيم الكوفحي، () ، ومصطفى صادق الرّافعي: ا1985المطلّة على السّورياليّة، لمصطفى الجوزو، (

ريب في أنّ هذه الدّراسات وغيرها، مِمّا كان له محلّ العناية لَدى الباحث، وقد أفاد منها في الجوانب التي عُنيت بشخص الرّافعي، 
حدود القضايا التي  مُسهِبا؛ إذْ جاء التّناول في وأدبه، ونقده. ولكنّها لم تتناول موضوع (الهويّة والمثاقفة) عند الرّافعي تناولا مستقلاّ أو

تقلّة سنَذَر الدّارسون أنفسهم لبحثها، وكان مَسُّهم لموضوع الهويّة والمثاقفة في كتابات الرّافعي مَسّا خفيفا، لا يُغني عن الدّراسة الم
 والمُختصّة.

في  رَضت لموضوع الهويّة والتّفاعل الحضاري، وهي تنحصروقد اعتمدت الدّراسة على مَا كتبه الرَّافعيّ، في مؤلّفاته التي عَ 
 يثلاثة: كتاب المساكين، وتحت راية القرآن، ووحي القلم. فهذه هي المصادر الأصيلة التي تحتكم إليها الدّراسة في تمثُّل أفكار الرّافع

على النّصوص  التّحليلي الذي من شأنه أن يقف بالمنهج -في تناول هذه القضيّة  -ومواقفه في الهويّة والمثاقفة. ويسترشد الباحث 
 والأقوال المتِّصلة بموضوع الدّراسة، ويتيح الفرصة لاستنباط الدّلالات والأفكار من مضامينها، دون تكلّف، أو تعسُّف في التّأَّويل.

 

 تمهيد

ؤال الجوهريُّ وتباينت اتّجاهاتُه. ومثّل السَّ شهدت مصر في النّصف الأوّل من القرن العشرين صراعا أيديولوجيّا، تعدَّدت أشكاله، 
راع، ومجالا واسعا لدعاة التَّجديد خاصّة؛ للانطلاق نحو طرح نماذجهم ورُؤاهم. وقد توغَّ  ل (كيف نَتقدَّم) بُؤرةً مركزيّة في هذا الصِّ

ؤُ بعضهم بعيدا في هذا المجال، وانزلق إلى اتّخاذ مواقف، قِوامُها: الدَّعوةُ إلى التَّغر   من كلّ ما يمتّ يب، والتَّمصير، والفرعونيّة، والتّبرُّ
ا. مَنْ يتصدّى لهذه الدَّعوات، ويتعقّب مواطن الضّعف فيه -في الطَّرف المضادّ  -إلى الحضارة العربية الإسلاميّة بِصلة. وبرز

لة بالغرب المهيمِن، وإشكاليّة الق  م)2018ديم والجديد في الأدب. (العجيلي، وكان من أخطر الأمور حضورا في هذا الصّراع: الصِّ

وكان مصطفى صادق الراّفعي في قلب هذا الصّراع، وصاحبَ الصّوت الأعلى والدّور الأبرز للطّرف الرّافض للذّوبان في 
قّاد، وطه العشخصيّة الآخر، أو الاستسلام الإراديّ لهيمنته. وقد خاض صراعات عنيفة مع أعلام كبار في الفكر والأدب، أمثال: 

ؤى في خِضمّها.  حسين. وطغى الشّخصيّ في تلك الصّراعات على الفكري والأدبي، وتبدَّد كثير من الأفكار والرُّ

على أنّ ثمّة ضرورة لإعادة النّظر فيما كَتَبه الرّافعي في القضايا الكبرى التي كانت الشاغلَ الأكبر للنّقّاد والمفكّرين في تلك 
 ت كتابته على أفكار وتحليلات جديرة بالتَّأمُّل والتَّدقيق، وهي تتجلَّى للباحث مَتى كانت الغاية تمحيصَ الرَّأي وبلورةَ المرحلة؛ فقد انطو 

ؤية الماثلة.  الرُّ

ره في الحياة ذلك البَوْن الشّاسع في تصنيفه، و تقدير دو  -فيما يتّصل بالرّافعي  -ولعلّ من أكبر المفارقات التي تواجه الباحث 
لقديم ا الثقافيّة والأدبيّة؛ إذْ من الشّائع لَدى دارسي الأدب العربي الحديث، عَدّ الرّافعي رأس الاتَّجاه المحافظ  واعتباره زعيم المذهب

م )  (هيكل، 1984أو تيّار(المحافظين)؛ لأنّه " كان أبرز المدافعين عن التّراث الإسلامي والعربي من المحافظين ". (حسين، 
 م )1994

، هو رائد التَّجديد في لغة الكتابة الأدبيّة، في الأدب العربي الحديث -في نظر غير واحد من الباحثين والنّقّاد -ولكنّ الرّافعيّ 
م) وهو" في معظم نقده جديد ومُجدِّد، كما هو في معظم نثره " ثُمَّ إنّه " من أوائل السّوريالييّن في 2005م) (نشأت، 1984(المقالح، 

 م)1985. (الجوزو، العالم "

وممّا يمكن استحضاره في هذا السِّياق ذلك التّصنيف الذي لجأ إليه زكي نجيب محمود في كتابه (في حياتنا العقليّة)؛ فقد ذهب 
ولة، إلى قفيه إلى تصنيف المفكّرين العرب في إجابتهم وأساليب كتابتهم عن مسألة الثقّافة التّقليديّة الموروثة والثقّافة الأوروبيّة المن

 أساليب كتابتهم: فئة: يتمسّك أصحابها في إجابتهم عن هذه المسألة بالقديم -عنده  -ثلاث فئات من المفكِّرين، وهي تستتبع 
ة فالموروث فكرا وأسلوبا، ويمثّل الرّافعي هذه الفئة. وفئة مضادّة يريد أصحابها " القضاء الكامل على القديم الموروث والأخذ من الثقّا

أخذا مطلقا غير مشروط بشرط ولا مقيّد بقيود " ، ويمثّل سلامة موسى هذه  -علما وأدبا وأسلوبَ كتابة وطريقة حياة  -وروبيّة الأ
لوب سالفئة. وأمّا الفئة الثالثة فقد اتّخذت موقفا وسطا يجمع بين الفئتين المتضادَّتين" فهم إذا كتبوا جاءت عبارتهم ملتزمةً قواعدَ الأ

متين، وهم إذا فكّروا حاولوا المزج بين موضوعات القديم وموضوعات الجديد ". وينتمي إلى هذه الفئة " جمهرة الأعلام من العربي ال
 م)1989رجال الفكر والأدب: العقّاد، طه حسين، هيكل، المازني وغيرهم". (محمود، 

 القسمة ونعتَها بالظَّالمة، وذهب في دراسته لأدبوقد صادف هذا الطَّرح رفضا قاطعا، عند عبد العزيز المقالح؛ إذْ رفض هذه 
دب العربي الحديث؛ رائد التَّجديد في الأ -كما يراه المقالح  -الرّافعي إلى إنزال الرَّافعي منزلة عليا في ميدان الرّيادة الأدبيّة؛ فالرّافعي



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 381 -  

أو النَّثر  ان بالممارسة " من أوائل مَنْ كتبوا الشّعر المنثورلأنّه " أسهم في وضع اللبنات الأولى في فنّ الكتابة الأدبيّة المعاصرة " وك
". وهذه يالشّعري، كما كان يُسمَّى في بداية هذا القرن، وكان بالتّنظير النّقدي أوّل من دعا هذا الشّكل الفنّي من الكتابة بالشِّعر النَّثر 

إن لم  التَّسمية الشّائعة في مدرسة الحداثة، وهي( قصيدة النّثر) " لا تكاد تختلف كثيرا في المدلول عن -في نظر المقالح -التسمية 
 م)1984تكن أكثر شمولا ". (المقالح، 

ن الشُّجعان في صدّ " أَحَدُ المقاتلي-عنده-ويلتقي موقف المقالح في تقديره للرَّافعي المفكِّر مع رأيه في الرَّافعي(المبدِع)؛ فهو
من الجذور؛ وهي الهجمات التي رافقت مرحلة الاتّصال المباشر بالغرب الحديث، غرب التّخطيط هجمات التّغريب ومحاولات الاقتلاع 

 م)1984المحكم؛ لابتلاع شرق مشلول هارب ".   (المقالح، 

وثمّة دراسةٌ أخرى، رصينة، صدرت بعد عام من دراسة المقالح؛ وهي لمصطفى الجوزو، وقد وسمها بـ (مصطفى صادق الرّافعي 
م ؛ أي بعد عام واحد من نشر كتاب المقالح " عمالقة عند مطلع 1985مزيّة العربيّة المطلّة على السّورياليّة) ونُشرت عام رائد الرّ 

من  مالقرن ". ويبدو أنّ الجوزو، لم يطَّلع على هذا الكتاب؛ لأنّه لم يُشر إليه ضمن الدّراسات التي تناولت الرَّافعي وأدبَه؛ على الرّغ
 اقدين في مُجمل الأحكام التي أطلقاها على شخص الرّافعي وأدبه؛ وربّما يرجع  السّبب إلى تقارب زمن النَّشر.التقاء النّ 

 ةولعلّ أكثر ما يلفت نظر الباحث في هاتين الدّراستين، اتّفاقُهما على ريادة الرَّافعي في الكتابة الإبداعيّة، وفي تجديد لغة الكتاب
قد اتّسمت الدّراستان بتحاشي الخضوع للأهواء الشّخصيّة، والارتكاز على كتابة الرَّافعي نفسه؛ مّما في الأدب العربي الحديث . و 

يمنحهما مصداقيّة وموضوعيّة لِما فيهما من طرحٍ دقيقٍ قائمٍ على التَّقصّي والتّحليل النّقدي، وبعيدٍ عن المسائل الأيديولوجيّة، 
ستان باكتناه الجوانب المضيئة في أدب الرافعي ونقده، بل وَقَفَتَا على مواطن الضّعف عنده، والخلافات الشّخصيّة. ولم تكتفِ الدّرا

كما أنّ المؤلِّفَيْن أنكرا على الرّافعي شَططَه في الخصومة، وغِلظته في مواجهة خصومه، ولم يتوانَ الجوزو عن وصفه بالتَّلفيق في 
 م)1985في كتابته الأدبيّة. (الجوزو،  -في أحيان كثيرة  -تأليف بعض كتبه، وبالتَّقعُّر

إنّ كتب الرّافعي ومقالاته التي بسط فيها مواقفه ورُؤاه، هي المصادر التي يَتعيَّن على الباحث أن يرجع إليها؛ فهي التي تُجَسِّدُ 
س الحقائق، حيحة لدراسة المواقف والتمامواقفه الأدبيّة والفكريّة، دون الخضوع لِوَطْأَةِ الشَّائعِ أو المتناقَل . وتلك هي الخطوة الصّ 

 وهي ما سينتهجه البحث.

 

 المَطْلَب الأوَل: الهويّة الثقّافيّة، والتّفاعل الحضاري

 الهُويّة والمثاقفة

تحقّق إلا تيرتبط مصطلحا:" الهُويَّة الثقّافيّة " و"المثاقفة" برباط وثيق؛ فهما يستمدّان قيمتهما ممّا يُرسِّخانه من مَعانٍ لا يمكن أن 
، متفتِّح، ومتجدِّد، ومعبِّر عن الطّبيعة الإنسانيّة التي لا يمكن أن ينهض إلا بها.  في مجتمع إنسانيٍّ

 هي" الحقيقة المطلقة المشتمِلة على الحقائق اشتمالَ النَّواة على الشّجرة" -في أفق الحضارة العربيّة الإسلاميّة  -فالهُويّة 

والهويّة بهذا التّعريف  لذّات الممتازة عن غيرها. وهذا ما يفيده (الهُوَ هُوَ) إذْ يُقصَد بها جوهر الشّيء". م)، وهي ا1996(التّهانوي، 
 م)2004(الجرجاني،  أصلٌ ثابت ومثمر، مهما طرأ عليه من تغيُّرات " فالجوهر هو هو  وإن تغيّرت أعراضه".

يّر الثبّات، رغم استمراريّة التَّجدُّد، وما يطرأ من تغيُّر؛ ذلك لأنّ التَّجدّد والتّغوتؤكّد المرجعيّة اللغويّة هذا المعنى الذي يَدلّ على 
يقعان ضمن ضوابط تحفظ الأصل من الانزلاق إلى إهدار أصالته. وعلى هذا المعنى تدور مشتقّات " ثقف" في" لسان العرب " إذْ 

رفة، ويكون" ضابطا لما يحويه". ومن هذا الأصل انبثقت "المثاقفة" تشتمل على معاني: الحِذْق، والوَعي بما يُحصّله المرء من مع
 م)1994فهي من " الفِطنة، والذَّكاء، والدِّراية بما يُحتاج إليه". (ابن منظور، 

انا أو مجتمعا سفالهويّة الثقافيّة عمليّةُ تهذيبٍ مُتجدِّدة، ومن شأنها أنْ تظلّ في حاجة إلى التَّجدُّد؛ لأنّ الثقّافة" لا تعني أنّ إن
لَّم الثقّافي أو أنّه وصل إلى الغاية القصوى" بل تعني دلالات  مُعيّنا قد حصّل من المعارف والعلوم والقيم ما يجعله على قمّة السُّ

م)  ومن 1994(عارف، . التّهذيب، والتّقويم، و" التجدُّد الذّاتي؛ أي تكرار التّهذيب، ومراجعة الذَّات، وتقويمها وإصلاح اعوجاجها"
 هُنا ارتبط مفهوم الثقّافة بتهذيب السّلوك، والعادات، والتّقاليد، والأديان؛ أي بتاريخ الإنسان. ونجد هذا المفهوم حاضرا في العلوم
الاجتماعيّة التي تتبنّى معنى الثقّافة بمفهومه الذي يشمل" كلّ ما هو موجود في المجتمع الإنساني، ويتمّ توارثه اجتماعيّا وليس 

 م)2007بيولوجيّا ". (مارشال، 

والمثاقفة هي إحدى  )، 2012ولهذا تُعدّ الهويّة " حجر الزّاوية في تكوين الأمم؛ لأنّها نتيجة تراكُم تاريخيّ طويل". (الجابري، 
شحن الهُويّة بمعاني التي تالوسائل الكبرى التي تحافظ على تجدُّد الهُويّة ونمائها؛ لأنّها عمليّة تشارُكيّة تنجم عنها المعرفة اللازمة 



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 382 -  

 دالتَّهذيب؛ لتبقى دائما على خَطّ سليم، ومتنام، ومتجدِّد، مع الثبّات على الأصل الذي تطلَّبَ تلك العمليّة. وهذا هو المعنى المقصو 
لذي" يحُدِّدها بالعلاقة بريالي افي هذه الدّراسة؛ فالمثاقفة هي عمليّةُ التّفاعل الفكري الثقّافيّ بين الأُمم، وليس المراد بها المعنى الإم

قة وأخرى مُتخلِّفة؛ وهو ما يتضمّنه   م)2007". (الزّعبي، Acculturationبين ثقافة مُتفوِّ

 الأنا والآخر

بيرا ك مثلّت مسألةُ الاتّصال بالغرب المُعضلةَ الكبرى للتيّارات الثقّافيّة العربيّة، في النّصف الأوّل من القرن العشرين، وكانت تَحديّا
لهويّة وضرورة استدعاء الأمثلة للَّتدليل على أهميّة ا -لَدَى بعض الأدباء والكتاّب  -للهويّة الثقّافيّة التي باتت محلّ شكّ وجدال اقتضى

وذجا يحُتذى في مصَونها من التّشويه والإفناء؛ فحضرت اليابان لتكون الدّليل الدّامغ على التَّقدّم العلمى الدّاعم للهويّة، وبرزت إيرلندة ن
 (أرسلان، د.ت)  هذا الميدان؛ لأنّها قاومت محاولات الإنجليز لدمجها في كيانهم أكثر من سبعمئة عام، ولم تتخلَّ عن هويّتها.

 -الأثناءي هذه على السَّطح ف -لقد حاولت الذّات العربيّة نفض غبار التَّخلُّف، وتلمُّس سُبل الخلاص من الواقع المُظلِم، وتجسَّد
 اسؤالُ الهُويّة، وطبيعة العلاقة مع الآخر/ المستعمِر. وكان ذلك السّؤال يبدو في ذروة التَّأزُّم، لَدى استدعاء صورة العلاقة مع هذ

الثقّافة  :الآخر؛ إذْ كان لا بُدَّ من حَلّ إشكاليّة ضرورة " الجمع بين طرفين، كانا ما يزالان يبدوان وكأنّهما نقيضان لا يجتمعان؛ وهما
 م)1989التَّقليديّة الموروثة من جهة، والثَّقافة الأوروبيَّة المنقولة من جهة أخرى". (محمود، 

هو المكان  -كما سنرى -ولذلك كان الصّراع على الهويّة هو الحدث الأبرز بين التّيّارات المختلفة في مصر، وكان هذا الميدان
فكريّة نّهضة والتّفاعل الحضاري، ولكنَّ تداخل الشَّخصيِّ بالأيديولوجي حجب كثيرا من مواقفه الالحقيقيّ لجهود الرّافعي في التّنظير لل

ا من دإزاء الآخر(الغربي) لهذا لا بُدّ للبحث من تقصّيها؛ لأنّ " كيفية التَّواصل مع الآخر المختلِف ثقافيّا مع " الأَنا " مازالت " واح
 م)2012(ناريان،  الجنوب". -لشّمالأضخم التّحديّات التي تواجه علاقة ا

 الرّؤية المعرفيّة عند الراّفعي

 اليس في مكنة الباحث تقصّي موقف الرّافعيّ في موضوع الهُويّة والمثاقفة، دون اكتناه رؤيته المعرفيّة؛ إذْ يمثِّل القفزُ عنها تسطيح
سلام؛ افعي بتحليل النّموذج المعرفي الغربيّ المهيمِن ومقارنته بالإللدّراسة، وإخلالا بالموضوعيّة. ويدعم وجهةَ النّظر هذه اهتمامُ الرّ 

لا بسبب تأثّره بالنمّوذج الغربي ولكن لتعريته، وإظهار نقاط ضعفه؛ وإبرازها أمام أنظار مؤيِّدي فكره ومعارضيه، على حدّ سوّاء؛ 
 الذي كان الحاضرَ الأقوى. وذلك للتّنبيه على خطورة الانجراف وراء حالات الضّعف، والانبهار بالآخر

 وقد ارتكزت رؤية الرّافعي للحضارة الغربيّة على محورين رئيسين:

 الأوّل: الإيمان بقدرة الإسلام على حَلّ المعضلات التي تعاني منها الإنسانيّة.

 الثاّني: الاعتقاد بفشل النّموذج المعرفي الغربي، وإخفاقه، وعجزه عن تحقيق السّعادة للإنسان.

انطلق الرّافعي في دعوته إلى تعميم مبادئ الإسلام، من قناعاته الواثقة بأنّ هذا الدّين قادر على مواجهة المشكلات التي  وقد
فعي اعجزت الفلسفات الغربيّة والنّظم المهيمِنة عن معالجتها، بل كانت هي ذاتها سببا في استفحالها وإضافة المزيد إليها، وقد توقَّع الرّ 

 ى كوارث كُبرى.أن تؤدّي إل

: إنّ لأوّلاكفيلان بتحقيق السّلام في داخل الإنسان وفي خارجه:  -عنده  -واستندت أطروحته في هذا السّياق على أساسين هما
ى عكس لالإسلام دين الفطرة الإنسانيّة السَّليمة؛ لأنّه يعترف بالطّبيعة الثنّائيّة للإنسان (الرّوح/ الجسد) ولا يُغلّب جانبا على آخر، ع

ما يُلاحَظ على الإنسان الغربي الذي اعتنى بـ (الجسد) وأغفل الرّوح. وهذه هي مشكلته الكبرى؛ لهذا حثَّ الرّافعي الأزهر على" بثّ 
عوة الدّعوة الإسلاميّة في أوروبا وأمريكا واليابان، بِلُغاتِ الأوروبيين والأمريكيين واليابانيين".  وحين يتمكّن الأزهر من إيصال الدّ 

ليم، سيتولّى الإسلام الدّعوة لنفسه " بقوّة النّاموس الطَّبيعي القائم على أنّ الأصلح هو الأبقى، وانحازت إليه الإ نسانيّة؛ على وجهها السَّ
 م)1983م)  (الرّافعي، 1973لأنّه قانونُ طبيعتها السَّليمة، ودينُ فطرتها القويّة ".  (الرّافعي، د.ت) ( الرّافعي، 

: إنّ طبيعة الإسلام هي الرّحمة؛ وهذه هي رسالته إلى البشريّة التي يراها الرّافعي في أمسّ الحاجة إلى تلك الرّحمة؛ نظرا الثاني
 -للويلات التي أحاطت بها: " فليس يعمّ السّلام إلا إذا عمّ هذا الدّينُ بأخلاقه، فشمل الأرض أو أكثرها؛ فإنّ قانون العالم حينئذ

من شِرَّته، ويولد المولود يومئذ وتُولد معه  ، وإما كُسِرَ ()ن طبيعة التَّراحم؛ فإمّا انتسخ به قانون التَّنازع الطَّبيعييصبح منتَزَعا م
 (الرّافعي، د. ت) الأخلاق الإنسانيّة ".

و الإنسان نيكي) وهويريد الرّافعي بهذا أن يكون الإنسان ربّانيّا، وليس ذاك الإنسان الذي استعار له تسمية (الإنسان الميكا
) 2015(بيجوفيتش،  م)1983(الرّافعي،  المفصّل على طراز داروين " الوارث أخلاقه وطباعه من الآلات أكثر ممّا يرثها من النّفوس".

خذه مقياس تّ والإنسان الميكانيكي هو الإنسان " التّقنيّ" الّذي عرّفه روجيه غارودي بأنّه الذي يزعم الاستعمار/ المجتمع الغربي" أنّه ي



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 383 -  

م)، وهو: الإنسان الاقتصادي، الإنسان ذو البعد الواحد، الإنسان المُدجَّن، الإنسان المُشيّأ "، الإنسان 1994الأشياء كلّها" (غارودي، 
ي ما م). إنّ هذا الإنسان (الميكانيكي) هو الإنسان الخارق الذي" يؤدِّ 1999(المسيري،  نيتشه". Subermanمن الدّرجة الثاّنية بعد 

" دون تساؤل عن المضمون الأخلاقي والإنساني للأوامر التي أتته من  Subermanيُوكَل إليه من أعمال، ويوظَّف في خدمة الـ 
من منتجات العلم الذي" مضى على شأنه، حتَّى جعل الإنسان آلة من آلاته  -كما يقول الرّافعي -م) إنّه 1999عَلٍ ". (المسيري، 
 م)1973يا ". (الرّافعي،التي غمر بها الدّن

على هذين الأساسَيْن، بنى الرّافعي موقفه من الحضارة الغربيّة؛ فلم يكن مُنجَذِبا إليها، وكان حذِرا من اندفاع بني وطنه وأمّته 
الغربي؛  ينحو تقليدها في كلّ قيمها ومبادئها، وكان ينطلق في ذلك من أرضيّة صلبة، تدعم موقفه الرّافض لتبنّي النّموذج المعرف

 ومن أقوى الدّعائم التي اعتمد عليها:

فظاعة الحرب العالميّة الأولى التي كانت " حرب مخترعات فاتكة جهنّميّة، لم يعرفها تاريخ الإنسانيّة من قبل". (الرّافعي،  .1
 م).1973

جا ظاهرة الاستعمار الذي شمل معظم بقاع الأرض، وفي القلب منها مساحات شاسعة من العالم  .2 الإسلامي، وكان مُدجَّ
 (الرّافعي، د.ت)  بأسلحته ودوائره المسيطِرة على شَتَّى الجوانب: العسكريّة، والسياسيّة، والاقتصاديّة، والعلميّة.

 الفلسفة الماديّة التي طبعت الحضارة الغربيّة بطابعها. .3

حيدا لتحقيق الذّات الإنسانيّة؛ فهي تتّخذ العِلْم سبيلا و  وقد ركّز الرّافعي على التّحذير من مخاطر تلك الفلسفة المغرقة في إقصاء
الذي يُحسَم فيه صراع  (1)سعادة الإنسان؛ ولذا يقابل الرّافعي بين القانون الإلهي المنتزَع من طبيعة التّراحم، وقانون التَّنازع الطَّبيعي

إلى أنّه " مذهب فلسفيّ بقريّ لا إنساني؛ لأنّ " الثِّيران هي  بقاء"البقاء للجنس الأنقى/ الأقوى. ويذهب الرّافعي في تعريفه لـ" تنازع ال
م) ولهذا حذّر الرّافعي مِمّا يمكن أن تجرّه تلك الفلسفة 1973(الرّافعي،  التي تجد من القوّة أن تنتطح وتنسى لِمَ هي في المجزرة ".

شه من نظريّة الذي استلهمه نيت -ل وهو الإنسان البيولوجيمن عواقب وخيمة على الإنسانيّة؛ كما رفض مفهوم نيتشه للمخلوق الكام
هو المخلوق" النّاقص أفحش النَّقص". (الرّافعي، د. ت) وقد أشار الرّافعي في تعريفه  -عند الرَّافعي -داروين، ولكنّ هذا المخلوق

 م).1973ة". (الرّافعي، ونا، فأراد أن يتركها مجنونلنيتشه إلى خطورة فلسفته على الإنسانيّة؛ فهو" فيلسوف ألمانيّ تركته الإنسانيّة مجن

وقد تبيّن مدى خطر فلسفة نيتشه، بعد انقضاء عامين على وفاة الرّافعي، حين اشتعلت الحرب العالميّة الثاّنية التي تنبّأ الرّافعي 
لمه، ومن لها أن تجد مَنْ تقتله، ومن تظبنشوبها، وذلك حين قال: " فلا بدّ في هذه الحضارة من انفجارات حربيّة مستمرّة، ولا بدّ 

م) وكان أبطال هذه الحرب من اختراع قانون (إرادة القوّة) لنيتشه، وقد اتُّخِذ هذا المفهوم مسوِّغا لاستباحة 1983(الرّافعي،  تستعبده ".
م) وأدّى هذا 2007القوّة وإرادة السّلطة. (وهبة  العالم، كما فَعلت الفاشيّة والنّازيّة؛ فهذا موسوليني يُعلن أنّ الدّولة الفاشيّة هي إرادة

 المفهوم إلى ظهور" شخصيّات بطليّة خارقة، ذات إرادة مستقلّة؛ مثل الزّعامات الكاريزميّة العلمانيّة التّاريخيّة " كهتلر، وستالين.
قا ومسرحا لنشاط ينيّة حيث أصبح العالم كلّه سو وطبّقته الإمبرياليّة في أبشع تمثّلاتها؛ فهي" تدويل للرّؤية الدّارو  م)1999(المسيري، 

 م)1999الإنسان الأبيض المتفوّق، الذي أباح لنفسه قتل الآخر؛ ضمانا لبقائه وتأكيدا لقوتّه". (المسيري، 

المجاز" ؛  ىيتبدّى من ذلك كلّه إدراك الرّافعي لأبعاد الفلسفة الماديّة التي تحكم مسار الحضارة الغربيّة، وقد سمّاها " حضارة عل
(الرافعي،  .":" إذا حقّقنا في صريح هذا المجاز، رأينا فيها الذّلّة، والمسكنة بوسائل هي: العزّ، والغنى، والحياة -كما يقول  -لأنّه 

 قو يكاد هذا الرّأي يتطابق مع ما ذهب إليه روجيه غارودي الذي يرى أنّ الغربَ " عارضٌ طارئ " وهو العالَم الذي " خل م)1983
(غارودي،   ."الإنسان ذا البعد الواحد، ذاك الذي ينتظر من نُموّ العلوم والتّقنيات نُموّا لا نهائيّا، أن يروي غلّة إرادته في السّيطرة والرّبح

 م)1994

مي؛ وذلك " علوممّا لاحظه الرّافعي على إنسان هذه الحضارة زيادة انحدارهِ الذي يؤدِّي إلى السّقوط والمحق، كلّما زاد تقدّمه ال
م) ويرتّد السّبب فيها إلى غياب المعايير الضّابطة، والاحتكام 1973راجع إلى الحيوانيّة فيه بأكثر ممّا يحتمل تركيبه منها ". (الرّافعي، 

 م)1973 (الرّافعي، إلى معيار واحد هو الذي يرى" أن تفوّق أمّة على أمّة، لم يعد فيها إلا معنى من معاني القدرة على أكلها ".

 أسس المثاقفة

أنّ موقف الرّافعي من طبيعة التّفاعل مع الحضارة الغربيّة قائم على الوعي بواقعها، وبافتراقها عن  -تقدّم ذِكْرُه  -يتبيّن مّما 
يّئاتها من حسناتها، سالحضارة العربيّة الإسلاميّة؛ ومن هُنا يذهب إلى أنّنا " لم ننشئ مدنيّتهم ولم تُنشئنا؛ فليس حقّا علينا أن نأخذ 

جعة وحماقتها وتزويرها في حقيقتها، وأن نُسيغ منها الحلوة والمرّة والنّاضجة والفَجّة، وإنّما نحن نُحصّلها ونقتبسها ونرتجع منها الرَّ 
ول إلا على الأصالحسنة، فلا نأخذ إلا الشّيء الصّالح مكان الشَّيء قد كان دونه عندنا، وندع ما سوى ذلك، ثمّ لا نأخذ ولا ندع 



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 384 -  

 1*الضّابطة المحكَمة في أدياننا وآدابنا ". (الرّافعي، د. ت)

 في ثلاثة: -كما حدَّدها الرّافعي في النّصّ السّابق -تتجلّى أسس المثاقفة 

 : التّمايز بين الحضارتين: الحضارة الغربيّة، والحضارة العربيّة الإسلاميّة.أوّلا

 الغربيّة مقصورا على الشّيء الصّالح، الذي يعلو على ما تمتلكه الحضارة العربيّة الإسلاميّة. : أن يكون الأخذ من الحضارةثانيا

 : أن يحتكم الأخذ إلى ضوابط الدّين، والقيم الثقافيّة الخاصّة بالحضارة العربيّة الإسلامية.ثالثاً 

ما  ة، وهي مطلقة الحريّة؛ لأنّها تأخذ ما تريد وتدعطوعيّة لا إكراهيّة، وتكافؤيّة لا دونيّ  -طبقا لهذه الأسس  -تبدو المثاقفة 
تريد، وهي تعتقد بوجود أشياء عند(الأنا) خير ممّا عند (الآخر)؛ لذلك فالمطلوب الاقتصار على أخذ الشّيء الصّالح الذي يعلو على 

 ما لَدى (الأنا).

ج حصِرٌ في دائرة الآخر؛ فــ (الآخر) هو الذي يُبدع وينتمناقضا لجوهر المثاقفة؛ لأنّه مُن -من جهة أخرى -وقد يبدو هذا الطّرح 
 و(الأنا) هي التي تأخذ وتستهلك، وليس ثمّة ما تُقدّمه؛ ولهذا تبدو عمليّة التّفاعل منقوصة بل زائفة؛ لأنّها من طرف واحد، ولا توجد

فة البَنّاءة أو تهلِك منه والمحتاجُ إليه، فأين مفهوم المثاقتشارُكيّة فعليّة؛ لأنّ(الآخر) هو المالك الحقيقي المُستغنِي، و(الأنا) هي المس
 التكافؤية؟

د الشّرق : قديمه ، وحديثه ، وليس عن –في هذا المجال  -إنّ الرّافعي لا يملك ما يقدّمه في الجانب المادّي؛ لأنّ الغرب فاق 
ارة ي الرّحمة والأخلاق الإنسانيّة العظيمة ؛ فهذا هو عطاء الحضالرّافعي إلا ما قدّمه في طرحه السّابق؛ أي الإسلام بمبادئه السّامية ف

العربيّة الإسلاميّة إبّان ازدهارها، وقد كان حافزها إلى إبداعاتها المتنوّعة. ولكنّ واقع الأمّة في هذا العصر متخلِّف؛ فليس إلا 
 ب المتهالِك؛ وهو ما ينقص الغرب، بل هو المطلب الأساسالإسلام؛ وهو ما يراه الرّافعي العطاء القادر على بثّ الرّوح في جسد الغر 

 قادر على استنقاذ الغرب من نفسه أوّلا، قبل إنقاذ البشريّة من براثنه. -وفقا للرّافعي -الذي ينقصه؛ فالإسلام

لفلاسفة، علماء، واوعند الاحتكام إلى واقع الحضارة الغربيّة، نلحظ تطابقا بين آراء الرّافعي، وما أفصح عنه عدد من كبار ال
م ) وحَسْبُ البحث أن يشير إلى ظهور ما سُمِّي بـ (عصر ما 2015والفنّانين، والأدباء، من أبناء هذه الحضارة ذاتها. ( بيجوفيتش، 

والعلم،  ،بعد الحداثة) فهو يمثّل انقلابا على مشروع الحداثة الغربيّة التي فقدت سيطرتها على الطّبيعة، وتشوّهت مقولاتها عن: العقل
القرن  يوالتقدّم، والسّعادة الفردية. ولم يعد ممكنا التّفكير في المستقبل السّعيد بعد الحروب والأنظمة الشّموليّة التي عرفتها البشريّة ف

" النّزاعات، ولم تجلب وعود الحداثة إلا  م)،2012م) ولم يعد التّقدّم العلمي كافيا لتحقيق السّعادة (بغوره، 2012العشرين". (بغوره، 
م) وبدأت الطّبيعة نفسها في 2012والغزو، والاستعمار، والنّهب، واختراع أدوات الحرب والدّمار، والعنصريّة ". (عبدالحافظ ، 

م) وأصبح العالم عالما مفكّكا 1999(المسيري،  .الاختفاء" كمعياريّة مرجعيّة، وككائن ثابت متجاوز" " وأصبح كلّ شيء مرجعيّة ذاته"
م )، وهيمنت "روح التّقويض، والتّفكيك: تفكيك العقل، والعقلانيّة، والمبادئ، والقيم، والمعنى، 1999( المسيري،   مركز لهلا 

 م)2012والدّلالات، والأهداف، والغايات، والتّاريخ ". (عبد الحافظ ، 

لّها " ظم الفلسفات العلمانيّة الشّاملة إن لم يكن كوكانت الدّاروينيّة التي ناهضها الرّافعي هي" النّموذج المعرفي الكامن وراء مع
م) ، كما أنّ فلسفة نيتشه التي وصفها الرّافعي بـ (المجنونة) تُجسِّد مَصدرًا  لِبثّ الفكر العدمي، وقد " أصبحت 1999(المسيري، 

 م)2000مرجعا رئيسا لأبرز تيّارات فلسفة موت الإنسان في الفكر المعاصر". (الدّواي، 

 

 ان النّهضةأرك

كان الرّافعي شديد الاعتزاز بهويّته الثقّافيّة النّابعة من الإسلام؛ باتّساعه، وروحانيّته، وواقعيّته، وبما يمتلك من خصائص: 
ف قالاستيعاب، والدَّمج، والتَّجدُّد؛ وهي الخصائص التي كان لها الأثر الأكبر في بناء الحضارة العربيّة الإسلاميّة.  وقد تشكّلت موا

فينا  قالرّافعي إزاء العالم الغربي انطلاقا من هذه النّظرة ؛ فذهب إلى أنّ  " أوروبا ومدنيّتها لا تساوي عندنا شيئا إلا بمقدار ما تُحقّ 
 . ت)دمن اتّساع الذاتيّة بعلومها، وفنونها؛ فإنّما الذَّاتيّة وحدها هي أساس قوّتنا في النّزاع العالمي بكلّ مظاهره ". (الرّافعي، 

واحتكم الرّافعي في رؤيته لهذه المسألة إلى منطلقه الإسلامي؛ فكانت نظرته إنسانيّة خالصة؛ لذلك يُلحظ تركيزه على الجانب 
                                                 

لأقوى). ومصطلح ا يشير الرّافعي بــ (التنّازع الطّبيعي) إلى نظريّة  داروين ( أصل الأنواع/ الانتخاب الطّبيعي) وهي تقوم على مفهوم (البقاء للأصلح/*
 م)2015م ) ، (بيجوفيتش، 2007(صراع البقاء) صكّه هربرت سبنسر، وينسب خطأ إلى داروين. (وهبة، 

 



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 385 -  

الدّيني في وضعه لأسس النّهضة الحضاريّة أو الانهيار الحضاري؛ فهذا الجانب الدّيني هو الأساس الذي يقوم  بحضوره البناء 
 ابه. وبناءً على ذلك، جعله الرّافعي الرّكنَ الأوّل في الأركان الأساسيّة الأربعة التي وضعها للنّهضة؛ وهي:الحضاري، وينهار بغي

 : المحافظة على الضّوابط القويّة التي هي مظاهر الأديان.أوّلا

 : إدخال الواجبات الاجتماعيّة الحديثة في هذه الضّوابط ؛ لربطها بالعصر وحضارته.ثانياً 

 تنسيق مظهر الأمّة على مقتضى هذه الواجبات والضّوابط.: ثالثاً 

 : العمل على اتّحاد المشاعر وتمازجها؛ لتقويم هذا المظهر.رابعاً 

ومن الجلي تركيز الرّافعي على العنصر الأخلاقي الذي يتمثّل في ضوابط الأديان، وفي وحدة المشاعر(الرّوحيّة). كما يتّضح 
تدادها واتّساعها؛ لتلتحم مع معطيات النّهضة في العصر الحديث، وكي تكون عنصرا فاعلا وحيويّا انفتاح الهويّة على الآخر وام

 في بناء الحضارة الإنسانيّة، على الأسس والضّوابط التي حدَّدها.

 أركان الانهيار الحضاري

نجم عنه البناء، وهو يضع الإلحاد وما يالنّقيض المُقابل لعناصر  -عند الرّافعي  -تُمثّل الأركان الأساسيّة للانهيار الحضاري
 في أوّلها. وهذه الأركان هي: (الرّافعي ، د. ت)

 أوّلا: الإلحاد والنّزعات السّافلة، وتخانيث المدنيّة الأوروبيّة التي لا عمل لها إلا أن تُظهر الخطر في أجمل أشكاله.

 الاجتماع ، وما جرى هذا المجرى. ثانيا: الجهل بعلوم القوّة الحديثة ، وبأصول التّدبير، وحياطة

 ثالثا: التّدليس على الأمّة بآراء المقلّدين والزّائفين والمستعمرين؛ لمحق الأخلاق الشّعبيّة القويّة.

 رابعا: التّخاذل والشّقاق، وتدابر الطّوائف، وما كان بسبيلها.

م تأتي من بعده الأركان الأخرى؛ وهي: غياب عناصر التّقدّ هكذا يتجلّى حضور الجانب الدّيني الضّابط لحيوانيّة الإنسان، ثمّ 
وّعات نالعلمي والإبداع الذّاتي، والوحدة الشّعورية التّضامنيّة (الانتماء الحضاري) التي من شأنها أن تؤلّف بين الكيانات المتعدّدة والتّ 

 القائمة في الكيان الأوسع/ الأمّة.

نصر لا تتأطّر في الجانب الاقتصادي، فهو ع -جميعا -فعي، وهذه أركان انهيارها، وهيتلك أركان النّهضة الحضاريّة عند الرا
من عناصر القوّة الماديّة فحسب، وهو لا يقوم وحده، ولا يُكتفَى به، ولا يكون معيارا للتقدّم الحضاري. وينسجم هذا الموقف مع رؤية 

عقيبه على أركان الانهيار بقوله: " تريد الإنسانيّة امتدادا غير امتدادها الرّافعي؛ فهي إنسانيّة لا ماديّة. ويظهر ذلك واضحا في ت
 التّجاري في الأرض، وتحتاج إلى معنى يقود إنسانها غير الحيوان الذي فيه". (الرّافعي، د. ت )

 المَطلب الثاّني: المثاقفة الأدبيّة، وثنائيّة القديم والجديد في الأدب العربي الحديث

في كليّتها  -التَّجديد في الأدب العربي واحدة من قضايا متعدِّدة ومترابطة، يتعذّر عزل بعضها عن بعض؛ لأنّها تندرج تمثِّل قضيّة 
 تحت عنوان الهويّة الثقافيّة؛ لذلك اتّسعت الدَّائرة التصادُميّة، واشتملت على القضايا التي تقع في صلب العناصر المشكّلة للهويّة. -

المفاهيم  التباسُ  -في الأدب العربي الحديث  -التي تواجه الباحث في مناقشة مسألة (الجديد) و( القديم) ومن أكبر العوائق 
والمصطلحات، وغياب الاتّفاق على تعريفات محدّدة، تصلح نقطة ارتكاز للنّقاش والجدال الذي كان على أشدّه في النّصف الأوّل 

و (القديم) يقعان في مقدمة تلك المصطلحات المُلْبِسة، وقد عبّر الرّافعي عن هذا  من القرن العشرين. ولعلّ مصطلَحَي: (الجديد)
فة؟ أم الالتباس بقوله: " يا أيّها الملأ، أفتوني: ما هو هذا الجديد؟ أهو ذاك الخيال الشّارد المجنون؟ أم تلك الشّهوات المتوثِّبة المتلهّ 

، قيمة الملحونة؟ أم هو في الحقيقة رغبة في النُّبوغ قبل أن تتمّ الأداة وتستحكم الطّريقةذلك الأسلوب الفجّ المستوخِم؟ أم العامّيّة السّ 
كما هو شأن فريق من الكتّاب فيختصرون الطّريق بكلمة واحدة هي المذهب الجديد، وبين رغبة في التّعصّب للآداب الأجنبيّة كما 

، (الرّافعي اس ورميهم بالجهل والسُّخف، وأنّه لا قيمة لما يجيئون به؟ ".هو شأن فريق آخر، وبين رغبة في الحطّ من قيمة بعض النّ 
 د. ت)

 الجديد الذي يرفضه، فهو: -في قوله السّابق  -حدّد  الرّافعي 

 الجديد الذي يدعو إلى الخيال الشّارد المجنون . .1

 الجديد الذي يدعو إلى الشّهوات المتوثِّبة المتلهّفة. .2

 

 الأسلوب الفجّ المستوخم.الجديد الذي يدعو إلى  .1

 الجديد الذي يدعو إلى  العامّيّة السّقيمة الملحونة. .2



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 386 -  

 الجديد الذي يتّصف بالرَّغبة في النُّبوغ ، قبل أن تتمّ الأداة وتستحكم الطّريقة. .3

 الجديد الذي يتّصف بالتَّعصُّب للآداب الأجنبيّة. .4

 ار الآخرين، وما يصدر عنهم.الجديد الذي يتّسم بالشّخصنة، ويقوم على التّعالي، واحتق .5

لقد أخذ المعنى الشّائع لمصطلَحَي: (القديم) و(الجديد) أبعادا أخرى غير مرتبطة بالتّجديد الأدبي المحض؛ إذ لجأ أنصار 
لجديد ا المذهبين إلى تحكيم الصّراع الأيديولوجي؛ ولعبت التّسميات في هذا الصّراع دورا مهمّا في تشويه (التَّيّار المحافظ)؛ لأنّ 

، في مقابل ةوالتّجديد كانا لغة العصر آنذاك؛ تَبَعًا للرَّغبة العارمة في التّغيير والاتّصال بالحضارة الغربيّة، والانبهار بمدنيّتها الطّاغي
التّراث العربي ب الوجه الباهت والمتخلِّف والجامد الذي وَسَم واقع الأمّة قرونا طويلة؛ ولهذا أُطلق مصطلح (القديم) على كلّ ما يتّصل

والإسلامي من دين وتقاليد، وسُمّي أنصاره بـ (المحافظين) وأُطلق (الجديد) على " كلّ طريف طارئ على المجتمع العربي ممّا هو 
 يُنعتون بالرّجعيّة -م ) وعُرِف دعاته بـ (المجدِّدين). وكان المحافظون 1984( حسين،  . منقول في معظم الأحيان عن الأوروبيين "

. هوالسّلفيّة والتَّزمّت والتَّخلّف، وهي تسميات منفِّرة، في حين " كان مجرّد تسمية كلّ بديع طارئ بالجديد خليقا أن يجذب النّاس إلي
 م)1984(حسين ،  وقد أطلقتها الصّحافة وروّجتها وأذاعتها، حتّى أصبحت هي سبيل النّاس المألوف للتّعبير عن المذهبين ".

ا (القديم) و(الجديد) مُلْتَبَسَيْن على النّحو الذي سبق ذكره؛ فإنّ أساسهما مُحدَّد وواضح في فكر الرّافعي؛ لأنّه وإذا كان مصطلح
( الرّافعي  يصدر في النّظر إليهما عن رؤيته الخاصّة؛ فـ (القديم) هو " الواقع الثاّبت الذي يقوم به الماضي والحاضر معا ".

على الدّين الإسلامي، واللغة العربيّة الفصحى، وهما الأساسان الجوهريّان للهويّة الثقّافيّة؛ ولهذا يجب ويرتكز هذا الواقع  )م1983،
م ) وأمّا (الجديد) فهو كلّ ما يُقوي الهويّة ويُغنيها. وينسحب هذا 1983(الرّافعي، . الحفاظ على أصول هذين الأساسين وفروعهما

 بداع يُقوّي الأدب العربي ويغنيه، بِغَضّ النّظر عن مصدره.الفهم على الجديد في الأدب، فهو كلّ إ

وينبع مفهوم المثاقفة (الأدبيّة) عند الرّافعي من هذه الرّؤية التي تندرج شواهد المثاقفة في إطارها، وهيَ مدَار الحديث في هذا 
 المطلب.

 نماذج من التّفاعل الحضاري في الأدب

ربي في خمسين سنة) ملاحظات تكشف عن ملامح الجديد الذي أعجبه في شعر عدد من أبدى الرّافعي في مقاله (الشّعر الع
شعراء عصره. وقد خَصّ بالذّكر والإعجاب شعرَ المهجر الذي أفاد من الأدب الأوروبي. ومن الأسباب التي دفعته إلى ذلك: أنّ 

ن في الفكري، وعَدَل به أهله إلى صور الحياة، بعد أن كا هذا الشّعر قد " استقلّت طرقه، وظهر فيه أثر التّحوّل العلميّ والانقلاب
سعت أكثره صورا من اللغة، وأضافوا به مادّة حسنة إلى مجموعة الأفكار العربيّة، ونوَّعوا منه أنواعا، بعد أن كان كالشَّيء الواحد، واتَّ 

لون إنَّما يأخذون من اليونانيَّة والفارسيَّة، ثفيه دائرة الخيال بما نقلوا إليه من المعاني المترجمة من لغات مختلفة؛ إذْ  مَّ أخذ كان الأوَّ
ا في العصر الأخير فيكاد العقل الإنسانيُّ كلُّه يكون مادّة الشَّاعر العربي" . (الرّافعي ،   . ت)دالمتأخِّرون قليلا من التّركيّة. أمَّ

اق هذا فِّقَ إليه قِسمٌ من الشّعر العربي في عصره؛ فقد اتّسعت آفيتّضح من هذا القول وقوف الرّافعي على أبعاد التَّطوّر الذي وُ 
الشّعر، وجدّت موضوعاته ومضامينه. وقد ردّ الرّافعيّ هذا التطوّرَ إلى التحوّل العلمي والانقلاب الفكري؛ أي إلى النّهضة العلميّة 

يّة، ليه هذا الشّعر من مادّة حسنة إلى مجموعة الأفكار العربوالفكريّة التي مصدرها الاحتكاك بالحضارة الغربيّة. ثمّ ذكر ما اشتمل ع
وهذه المادّة التي يستحسنها الرّافعي مُستلهمة من إبداعات أجنبيّة. كما ردّ التطوّر إلى التّوسّع في التّرجمة من اللغات المعاصرة 

ر ثمارا لعربيّة والإسلاميّة، ويجد الرّافعي في هذا التطوّ ما كان عليه واقع التّرجمة في أوج ازدهار الحضارة ا -في رأيه  -توسُّعا فاق 
 حسنة تُغني الشّعر وتنُمِّيه.

إلى النّاحية التي استمدّ منها هذا الشّعر في عصره شيئا من حيويّته وجِدّته؛ لأنّ ما يعنيه بحقّ هو أن  ولم يُعنَ الرّافعي بالنّظر
 بيٍّ في رقيّ الشّعر العربي وازدهاره.يكون هذا الاستمداد عاملَ بِناءٍ، وذا أثر إيجا

ويعزّز الرّافعي ملاحظاته السّابقة، بلفت النّظر إلى شعر المهجر خاصّةً، الذي يستمدّ مضامينه من " أصل التّفكير في الإنجليزيّة 
افعي ،  د. ت) وهو لهذا كلّه (الرّ   أو الفرنسيّة أو غيرهما من لغات الأمم؛ فيخرج الشّعر عربيّا وأسلوبه في تأدية المعنى أجنبي".

 (الرّافعي، د. ت)  فهو جدير بالإعجاب " لِما فيه من الغرابة والحسن ".

وشدَّد الرّافعيّ في سياق مغاير على وجوب الانتفاع بما لّدى الآخر من إمكانات وأساليب إبداعيّة ، تغني الأدب العربيّ، كما 
نده إلى الحقيقة القارّة في الذّاكرة الإنسانيّة الواعية؛ وفحواها: أنْ ليس ثمّة أمّة كاملة؛ هو الشأن في شعر المهجر مَثلا؛ ومردُّ ذلك ع

فلا بدّ من الانتفاع ممّا لدى الآخر بما يسدّ النّقص، ويقدّم الإضافة المطلوبة التي من شأنها أن تضيف إلى الإبداع إبداعا. ويظهر 
طلب؛ إذ يقول: " وما زالت أجناس الأمم يضيق بعضها بأشياء ويتّسع بعضها بأشياء، الرّافعي صريحا في إلحاحه على تحقيق هذا الم



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 387 -  

(الرّافعي، د. ت) ويحتجّ   فلسنا مقيّدين بالفكر العربي ولا بطريقته، وعلينا أن نضيف إلى محاسن لغتنا محاسن اللغات الأخرى".
اث وهو" أخْذ عبد الحميد وابن المقفّع من نمط الأداء في اللغة بالتّمثّل بشاهد من التّر  -لإثبات صحّة ما ذهب إليه  -الرَّافعي

 (الرّافعي ، د. ت) الفارسيّة".

ولا يجد الرّافعي غضاضة في الدّعوة إلى التّخلّص من الفكر العربي، إذا كان هذا الفكر لا يُحقّق النّهضة الأدبيّة؛ فالفكر هنا 
م) ، وقد تكون الاجتهادات 1996(التّهانوي،  أو غلبة ظنّ، فهو قائم على الاجتهادات"ليس هو الإسلام، بل النّظر" الذي يُطلب به علم 
ي ليست خاصّة بأمّة دون أخرى، وه -سواء أكانت في الإبداع الأدبي أم العلمي  -مبدعة أو عقيمة. ولا شكّ في أنّ طرق التّفكير 

اتها لدى الأمم الخاملة، وهذا الخمول  سِمةٌ تنطبق على واقع تكون في أوج عطائها عند الأمم النّاهضة، وتهبط إلى أدنى مستوي
 الأمّة العربيّة الإسلاميّة في عصر الرّافعي، وفي القرون الأربعة السّابقةِ عَصرَه.

ي فومن الطّبيعي، بل من الواجب أن تنتفع الأمّة الخاملة من الأمّة النّاهضة المتقدّمة، في طرائق تفكيرها العلمي والإبداعي. و 
هذا الشّاهد دلالات عميقة تؤكّد، حيويّة الحضارة العربيّة والإسلاميّة في ذروة عطائها الحضاري؛ فقد كان الكاتبان العظيمان (عبد 

طع عن لم تقف بهما عند حدّ في طلب الإبداع؛ ولم تنق -على قوّتها  -الحميد، وابن المقفّع) يعيشان في كَنف هذه الحضارة، لكنّها
 لتي تمتلك تراثا ثقافيّا يرفد الإبداع الإنساني.الحضارات ا

ولقد كان الرّافعي مَعنيّا بأيّ وافد جديد يساعد على تخليص الشّعر من قيود الوزن العروضي،  فها هو ذا يضرب أمثلة على 
شعر النّهضة"  ممّا أعجبه فيبعض المحاولات التي يراها بداية واعدة وحافزة على التّفكير باجتراح طرق أنجع ممّا يطرحه من أمثلة؛ ف

ر ياستخراج بعض أوزان جديدة من الفارسيّة والتّركيّة". (الرّافعي ، د. ت) ولكنّه لاحظ أنّ هذا الاستخراج قليل، ولا يفي بحاجات التّغي
كما  -لك ويرجع السّبب في ذ .المطلوب، وكان شوقي هو صاحب هذا الاستخراج، وجاء عنده في قصيدتين، ولكن لم يتابعه أحد

(الرّافعي ، د. ت) ويشير الرّافعي إلى جهود أخرى قام بها   الوزن في الخفّة حتّى رجع إلى الثقّل ". إلى" إفراط ذلك -يرى الرّافعي
لكنّه شِعر لا توشيح، وقد نظمه بعض شعراء   بعض الشّعراء، وقد نظموا " من أوزان مختلفة قريبة التّناسق على قاعدة الموشّح "

 ا وسوريا، ولم يحدث ذلك في العربيّة ".  (الرّافعي،  د. ت)أمريك

تأييد الرافعي للجهود التي تبُذَل في سبيل تطوير النّظام العروضي القديم، من أيّ طريق جاء التّطوير،  ،ومن البّيّن في هذا السّياق
 ن إبداع الشّاعر العربي في أيّ أرض.سواء أكان عن طريق الأوزان الوافدة، وهي هنا (التركيّة والفارسيّة)، أم كان م

ن أ تُجسّد الشّواهد السّابقة نظرة الرّافعي إلى الثقّافات الإنسانيّة القادرة على رفد حركة الشِّعر، بمختلف التّغيّرات التي من شأنها
وطُرق التّعبير،  جديد في المضامينتحدث نقلة مهمّة في تاريخ الشّعر العربي؛ إذْ لم يقف الرَّافعي في طموحه التّجديدي عند حدود التّ 

ذا هبل امتدّ بنظره إلى الخروج على النّظام العروضي القديم. كًما تبُْرِز الشّواهدُ مَدى تقبّله لإبداع الآخر وتفاعله معه، وحثّه على 
لي به دعاة الهويّة الحضاريّة، أو يستع التّفاعل ما دام داعما للقديم القابل للتَّجدُّد والنّهوض، على أن لا يمسَّ ذلك أيّ ركن من أركان

 ةالتّجديد على أمّتهم وتراثهم، أو يتعصّبوا للأجنبي، بدلا من أن يتّخذوا منه عاملا مساعدا للنّهوض الحضاري، الذي يحفظ ذاتيّة الأمّ 
 وخصائصها التي تميّزها عن غيرها من الحضارات.

تُحدّد قبوله للجديد أو رفضه؛ فطبيعة الجديد ومواقفُ دعاته، هما ما يقرّر ذلك.  تلك هي الرّكائز المستمدّة من رؤية الرّافعي التي
ة لا ترجع إلى مذهب قديم أو جديد، بل إلى الضّعف في لغ -في الحقيقة  -وقد أفصح الرّافعيّ عن هذا الموقف، حين بيّن أنّ العلّة 

دة وبالتَّضييع في الثَّانية، وأكثرَ من الإقبال على شيء دون الآخر، والقوّة في أخرى، وأنّ صاحب المذهب الجديد أخذ بالحزم في واح
 م)1983(الرّافعي ،   فتعلّقَ به وأمضى أمره عليه، وحسنت نيّته واستمكنت، فصارت إلى نوع من العصبيّة للأدب الأجنبي وأهله ".

لجديدة احتذاء هذا الشّاهد في بحثهم عن الأساليب اويقف الرّافعي على شاهد من التّاريخ يعضد موقفه، وهو يدعو المجدّدين إلى 
في التّعبير؛ وذلك بالإقبال على الأساليب التي تتيحها اللغة العربيّة الفصحى، والأخذ من هذه اللغة ما يؤدّي الغرض  دون محاربة 

 للهويّة، أو تعصّب للأدب الأجنبي.

ما يجدّد بد الحميد الكاتب) وبغيره؛ للتّدليل على إمكانيّة النّقل والتّرجمة  بوقد استعان الراّفعي بالشّاهد الذي استحضره من قبَلُ (ع
اللغة وأساليبها، كما صنع عبد الحميد الكاتب؛ فقد نقل" أشياء من الأساليب الفارسيّة فأدخلها في كتابته، وترجم العلماءُ عن اللغات 

ن يرجع في التّصحيح وتحرير الألفاظ إلى رجال أهدفوهم لذلك من العلماء المختلفة أكثر ممّا يترجم كتّاب هذه الأيّام، ومنهم من كا
 باللغة، وظهرت الأفكار المتباينة، وتعدّدت الأساليب في الكتابة، وافتنّ المتأخّرون من القرن الرّابع إلى التّاسع في فنون من الجدّ 

 )2015م ) (الأسود، 1983(الرّافعي، والهزل، وفي نكت بديعيّة لم يعرفها العرب إلى أن اختلط لسانهم ".

يستحضر الرّافعيّ في هذا الشّاهد ما كان قد طرأ على الحضارة العربيّة الإسلاميّة من مستجدّات مشابهة لما كان يحدث في 



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 388 -  

مثلا  -ديعصره ، وكانت تقتضي التّكيّف مع متطلّبات العصر آنذاك؛ وقد تحقّق ذلك بإدخال الأساليب الفارسيّة في كتابة عبد الحم
وبالتّرجمة عن اللغات الأخرى، وبالإفادة ممّا جدّ من أساليب نتيجة اختلاط الألسن. وهذه صورة مقارِبة لما يقع في العصر  -

مطلب مشروع، بل هو يدعو إليه، على الشّرط الذي يضعه مقدّما؛ وهو الحفاظ على سلامة اللغة  -عند الرّافعي -الحديث، وهي
ة الأمّة، وعدم الذَّوبان في الأجنبي. ويستدلّ الرّافعي على سلامة رأيه بما فعله عبد الحميد الكاتب والعلماء العربيّة، وعلى شخصيّ 

والأدباء من أبناء الحضارة العربيّة الإسلاميّة، حين انفتحوا على الأجنبي، وأفادوا منه، مع محافظتهم على لغتهم الحضاريّة؛ فقد " 
أنفسهم فيه، وجمعوا واستوعبوا، وكأنّما عُصرت أرواحهم من الفنون عصرا، وكأنّ في الواحد منهم روح أخلصوا للعلم، وناصحوا على 

 م)1983(الرّافعي ،  مكتبة كبرى". 

 اوبهذا يتمثّل مفهوم الرّافعي للمثاقفة الأدبيّة؛ فهي هضم الوافد النّافع، ودمجه في الإبداع الذّاتي؛ ليتجدّد به الأدب العربي. أمّ 
عف علّة العِلل: " وما علّة العلل فينا إلا ض -كما يذهب الرّافعي -خذ بما لدى الآخر دون استيعاب وتميّز، ودون إبداع ذاتي فهوالأ

الحماسة الشَّعبيّة في الشَّرق، وسوء تدبيرها، وقبح سياستها، وإنّا لنأخذ عن الأوروبيين من نظامهم وأساليبهم وسياستهم، وعلومهم، 
 خذ كلّ ذلك بروحنا الفاترة، من: خمول، وإهمال، وتواكل، وتفرّد بالمصلحة، واستبداد بالرّأي ". (الرّافعي، د. ت)وفنونهم، فنأ

لهذا يقف الرّافعي موقفا متشدّدا عندما يلاحظ التّهالك على النّقل عن الآخر، دون تمثُّل صحيح. ولا يتوانى عن التّصريح بذلك 
نحرص أشدّ الحرص على هذه اللغة؛ لأنّها أساس الأمّة الإسلاميّة، فلا نرضى إلا أن يكون هذا الأساس  إذْ يقول: " وأنا وأمثالي إنّما

 م)1997ثابتا، متينا، لا يزعزعه شيء ".  (الرّافعي، د. ت) ، (الكوفحي، 

امّا لاستقبال ظهر استعدادا تيُ  -مقابل هذا  -هذا هو المبدأ الذي ينتهجه الرّافعي في مواقفه التي لا تقبل المهادنة. ولكنّه في
إبداعات الآخر، وذلك حين يكون منطلق الجديد " العلم، وتمحيص الرّأي، والإبداع في المعنى " دون أن ينال من سلامة اللغة، 

نة في يحرص على تأكيد حقيقة جوهريّة كام -مع هذا الاستعداد  -م) وهو 1983(الرّافعي،  ودون أن يُراد بالجديد " إثبات ومحو" .
دنا: " نطبيعة المواجهة الحضاريّة بين الغرب والحضارة العربيّة الإسلاميّة؛ وقِوام هذا التّأكيد الصّدورُ من منطلق التميُّز والثقّة بما ع

تهم يّ فلا ننظر في آراء الأمم إلا على أنّنا شرقيّون، ولا ننقل من لغات الإفرنج إلا على أنّنا أهل لغة وخصائصها، ولا تصرفنا مدن
 )2016م) (الشيّاب، 1983(الرّافعي،   عن أنفسنا، ولا نأتي بسيوفهم لرقابنا ".

ومن الشّواهد التي تدعم هذ الموقف، حديث الرّافعي  في معرض ردّه على أحد الكتّاب من دعاة الجديد، حين احتجّ هذا الكاتب 
القرآن، ولا ابن المقفّع ليس مسلما ولا عربيّا، ولا شأن له بالحديث ولا ب على الرّافعي بإتقان ابن المقفّع للغة العربيّة وبلاغتها، مع أنّ 

ة القرآن لديه كلّ هذا الإتقان البياني مع استغنائه عن لغ -عند هذا الكاتب الدّاعي إلى التّجديد  -بالدّين؛ على معنى أنّ ابن المقفّع 
) ودون أن يكون ابن المقفّع منتميا للإسلام أصلا. وخلاصة رأي هذا والحديث  (وهما مصدرا الأدب العربي الأصيلان عند الرّافعي

الكاتب: إنّ في إمكان الأديب المبدع أن ينشأ في جغرافيّة الحضارة العربيّة الإسلاميّة، مستغنيا في إبداعه وتكوينه الثقّافي عن 
 م)1983(الرّافعي،   مصدريها الأصيلين: القرآن، والحديث.

 على ذلك بأمرين:وقد ردّ الرّافعي 

أوّلا : إنّ ابن المقفّع نشأ على اللغة العربيّة والأدب العربي والرّواية العربية " وكان أقوى أسباب فصاحته المشهورة أَخْذ هذه 
 الفصاحة وهذا الأسلوب عن ثور بن زيد الأعرابي " المشهود له بقمّة الفصاحة.

عن اللغتين: الفارسيّة، واليونانيّة، لم يلجأ إلى العاميّة، كما يُراد للأدب العربي عند ثانيا : إنّ ابن المقفّع عندما عُني بالتّرجمة 
القديم بحجّة  طائفة من دعاة التّجديد في هذا العصر؛ فابن المقفّع لم يخرج على الأدب العربي الذي نشأ عليه، ولم يدعُ إلى هدم

كمة، والخيال، وأساليب الحكاية الكتابيّة " ، ولم ينزل بأسلوبه وكتابته" منزلة خلوّ الحضارة العربية من كنوز اليونان: " العلم، والح
 م)1983(الرّافعي،   من يمكر الحيلة في اللغة أو يكيد للأدب، أو يساهل نفسه لغرضٍ كالذي في نفوس هؤلاء المجدّدين".

 ل الحضاري بين الأمم؛ فهو تَفاعُلٌ:ينطوي ردُّ الرّافعي على إشاراتٍ مهمّة، تفصح عن استيعابه لطبيعة التّفاع

 يُضيف إلى الأمّة ما ينقصها من إبداعات، ويقوّي مكانتها بين الأمم. .1

قائمٌ على الاستيعاب الحضاري لكلّ المكوّنات الثقافيّة، من شتّى الأجناس والانتماءات؛ فالحضارة العربيّة الإسلاميّة قادرة  .2
 هِم، واحتساب تلك المكوّنات كلّها جزءا لا يتجزّأ من بنائها المتين.على إدماج الكلّ في إطارها الحضاري المل

نموذجٌ يُحتذى في التّفاعل الحضاري الرّاقي؛ إذ تعترف الحضارة الحيّة المزدهرة، بما للآخر الغائب من سَبْق في مجالات  .3
 إدماجها في أبنيتها الإبداعيّة.إبداعيّة ترى الحضارة الحيّة أنها خِلْوٌ منها؛  فلا تتقاعس عن التّنقيب عنها، و 

ويجد الباحث شواهد أخرى تبُرز جوهر المثاقفة التي دعا إليها الرّافعي؛ ومن تلك الشّواهد ما يكشف عن مسار الأدب العربي 



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 389 -  

هليّة كأنّ كلّ افي مراحل تطوّره؛ فقد كانت" القبائل العربيّة مادّة هذه اللغة وسبب اتّساعها واستفاضتها، وكان فحول الشّعراء من الج
اء، فمن بواحد منهم قبيلة في التفنّن والإبداع مجازا واستعارة، ثمّ جاء القرآن الكريم فكان الغاية كلّها، ثم تتابع الشّعراء والكتّاب والأد

ائل الحديثة القبلم يزد منهم على الموجود لم ينقص منه، ثمّ جاء أدباء المترجمين، وفيهم من جَمع البراعة من أطرافها، فكانوا هم 
 .في معاني اللغة وفنونها، وكان مذهبهم في كلّ ما ترجموه وما اقتبسوه من هذه الكلمة التي قالها العتّابي (اللغة لنا، والمعاني لهم)"

 م)1983(الرّافعي، 

وتتّسق نماذج المثاقفة التي عرض لها البحث، مع رؤية الرّافعي لشعر علي محمود طه، ونقف على هذا جَليّا في            
يوان؛ إذْ عدَّه دّ مقال الرّافعيّ (الملاّح التائه) وهو كذلك عنوان أوّل ديوان لعلي محمود طه. ولم يُخْفِ الرّافعيُّ إعجابه الكبير بهذا ال

فتحا جديدا في الشّعر العربي، وأنموذجا عظيما للشّعر الذي يرنو إليه " فما هو إلا أن تقرأه وتعتبر ما فيه بشعر الآخرين، حتّى تجد 
ما تخرّب،  مالشَّاعر المهندس كأنّه قادم للعصر، مُحمَّلا بذهنه وعواطفه وآلاته ومقاييسه؛ لِيُصلح ما فسد، ويقيم ما تَداعى، ويُرمِّ 

 (الرّافعي، د. ت) ويهدم ويبني ". 

 (الرّافعي، د. ت)  ويقع في صدارة الأسباب التي جعلت الرّافعي يرقى بهذا الشِّعر إلى الآفاق العليا:

 أوّلا: جمال اللغة، وذاتيّة التَّعبير، والتَّصوير.

 الذي تقرؤه بالقلب، والعقل، والذّوق".ثانيا: الرّوح الفلسفيّة البيانيّة التي " تؤتيك الشّعر الجيّد 

 ثالثا: براعة الخيال،  وتصوير الحياة " في نفس ممتازة، مدرِكة، مُصوِّرة".

 رابعا : محاولة اكتناه الوجود وفكّ ألغازه ، عبر " الهدوء الشِّعري للرّوح المتأمِّلة".

بيّة بل تنبّأ له أن يكون شاعرا عظيما:" سينبغ نبوغه للعر ولم يقف الرّافعي عند هذا الحدّ في الاحتفاء بشعر علي محمود طه، 
 -ولا ريب  -في زمن الفوضى وعهد التَّقلًّل "، وسيكون واحدا من كبار الشُّعراء الذين تحتفل بهم العربيّة ، على مدى الزّمن: " فإنَّه 

من ثم ه من بلغاء المعبِّرين عنها في العربيّة، و سيجد من إسعاف طَبْعه القويّ، وعَون فكره المشبوب، وإلهام قريحته، ما يجمع ل
 تنظمه العربيّة في سمط جواهرها التَّاريخية الثَمينة ". (الرّافعي، د. ت)

وقد صدَّق الواقعُ ما ذهب إليه الرّافعي؛ إذْ أصبح الشّاعر علي محمود طه رائدا كبيرا، من روّاد القصيدة العربيّة في العصر 
مجدِّدين والمساهمين في تطوّرها؛ إذ اختطّت طريقا جديدا مبتكرا، على يدي ثلّة من روّاد الشعر المعاصر، الحديث، وأحد كبار ال

 م)1981أمثال: نازك الملائكة، وبدر شاكر السّيّاب.  (إسماعيل، 

ائص لة؛ لتقصّي خصومن الإشارات المهمّة في هذا السياق، اعتناءُ نازك الملائكة بشعر علي محمود طه، وإفرادُها دراسةً كام
؛ ففي اشعره وتمثُّلاته، وقد وَسمت نازك هذه الدراسة بـ (الصَّومعة والشُّرفة الحمراء)، وهي تلتقي فيها مع الرّافعي، فيما وقفتُ عليه آنف

يبة ر :" جانب فلسفي لا يمكن للدّارس أن يتغافل عنه، هو جانب عنايته بالإنسان وصلاته الغ-كما تقول -شعر علي محمود طه 
بالكون"، وشعره الرّوحي هو" أجملُ شعره وأروعه على الإطلاق"، كما ينطوي شعره على " رموز، وصور،  وعواطف مصقولة، وذاتيّة 

 م )2002متفرّدة أصيلة". (الملائكة، 

ي تذهب إلى أنّ ازك؛ فهوأمّا ريادة علي محمود طه ودوره في تجديد القصيدة العربية المعاصرة فَأَمْرٌ لا يتطرّق إليه الشكّ عند ن
نت اهذا الشّاعر" جدَّدَ مضمون القصيدة العربيّة، ونقله إلى أُفق الحياة المعاصرة " وله " الفضل الأكبر من بين زملائه الشّعراء" و"  ك

 م)2002مساهمته( الملاّح التائه) في تجديد القصيدة الحديثة أكثر فعالية من زميله (أحمد زكي أبو شادي)". (الملائكة، 

ومانسي   -ومّما يمنح أهميّة كبرى لموقف الرّافعي من شعر علي محمود طه، أنّه جاء في الوقت الذي تعرّض فيه الاتّجاه الرُّ
إلى سهام النّقد الجارحة، ومِمَّنْ؟ من كبار دعاة التّجديد: طه حسين، والعقّاد. وكان لهذا النّقد أثر عميق في إحباط أولئك  -آنذاك

م) وقد 1994المبدعين المجدّدين الذين كانوا ينتمون إلى هذا الاتّجاه، ويتقدّمُهُم: علي محمود طه، وإبراهيم ناجي.( هيكل ، الشُّعراء 
صرّح الّرافعي بهذا في إحدى رسائله إلى صديقه (محمود أبو ريّة) وأشار فيها إلى الدَّور الذي نهض به في ردّ الاعتبار لشعر علي 

وتشجيعه في مقال (الملاّح التائه )؛ إذْ كان لهذا المقال " تأثير هائل، ودويٌّ بعيد، كما كتبَ لي علي طه،  محمود طه، ودعْمِه،
بوا عليه، فأَنقذَتْهُ هذه المقالة، وجعلت له شأنا". (أبو ريّة، د.ت)  وكان الشُّعراء تعصَّ

ذو صلة متينة بمسألة المثاقفة؛ ذلك لأنّ علي محمود طه  لم يكن الرَّافعي إذن ضدَ الجديد المبدع، بل كان داعما له؛ وهو إبداع
ومانسيّين الإنجليز والفرنسيّ  ن" يمن روّاد التيّار الرّومانسي في الشِّعر العربي الحديث، ولا يخفى مدى" تأثّر هذا التّيّار بشعر الرُّ

ومانسيّين الفرنسييّن، خاصّة لامارتين" ؛م). كما تبيّن في (ديوان الملاّح التّائه) تأثّره الواضح بالشّعرا1994(هيكل،  ومن ثَمَّ  ء الرُّ
 يَتَجلَّى الدَّور الفاعل الّذي قام به الرَّافعي في  تشجيع التّفاعل الإبداعيّ.



  حسام مصطفى اللحّام                                                                                             ...الهُويَّة الثَّقافيَّة وإشكاليَّة

- 390 -  

 :خاتمة

، ةبجملة من النّتائج التي تكشف عن الموقف الجوهري للرّافعي، في قضيّتي: الهُويّة الثقّافيّ  -بعد هذا التّقصّي -يخرج البحث
 وتتلخّص أهمّ النّتائج التي باح بها فكر الرّافعي في النّقاط الآتية: والمثاقفة.

ثبت أوّلا: يصدر الرّافعي في آرائه الفكريّة والأدبيّة عن رؤية إسلاميّة/ إنسانيّة، تُعبّر عن وعي الذّات بذاتها وبالذّوات الأخرى؛ وتُ 
 تمتلك معرفة بما يمتلكه الآخر، وبما ينقصه. أنّها تمتلك معرفة بما لديها وبما ينقصها، كما

ؤية؛ فالهويّة تعبّر عن تراث عظيم، قابل للتَّجدُّد والتّغيّر، في إطار الحفاظ ع ى لثانيا: ينسجم مفهوم الرّافعي للهويّة مع هذه الرُّ
 واللغة العربيّة الفصحى.الثّوابت الأصيلة التي تشكِّل جوهر الحضارة العربيّة الإسلاميّة، وفي طليعتها: الإسلام، 

 :ك طِبْقا لضَابِطَيه؛ ويتحقّق ذلثالثا: يعتقد الرّافعي بوجوب الانتفاع بما لدى الآخر، ممّا تفتقده الأنا، وبما يعلو على ما تمتلك
 التَّمايز، والحريّة.

إيمانه بعظمة  يستمدّ سلامة أطروحاته منرابعا: يتّخذ الرّافعي موقفا فكريّا ناقدا ورافضا للنّموذج المعرفي الغربي المهيمن؛ وهو 
الإسلام، ومن واقع الإنسان الغربي الذي وقع ضحيّة الفلسفات الماديّة التي بدأت آثارها تظهر بِشَتَّى تجليّاتها، في عصر ما بعد 

 الحداثة .

  خامسا: يقف الرّافعي مع التّفاعل الإبداعي، مهما كانت مصادره.
  

  المراجعو  المصادر

 .89، 79ص .مكتبة الحياة للطّباعة والنّشر ،بيروت 2ط ،لماذا تأخّر المسلمون ولماذا تقدّم غيرهم) د. ت(ش.  ،أرسلان
 .19ص  .دار العودة ،، بيروت3ط  ،قضاياه وظواهره الفنّيّة والمعنويّة :الشِّعر العربي المعاصر )م1981( .ع ،إسماعيل

الأردن، دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية (مجلّة)، عمادة البحث  ،النقد العربي القديم م) المظاهر الفكريّة في ميزان2015الأسود، ح. (
 .873، ص3، العدد 42العلمي، الجامعة الأردنيّة، المجلّد

قافة والفنون ني للثّ الكويت، عالم الفكر(مجلّة)، المجلس الوط ،الفكر الأخلاقي لما بعد الحداثة / الفلسفة الفرنسيّة نموذجا) م2012( .ز ،بغوره
 .100، 93ص  .2العدد ،41المجلّد .والآداب
 .134 -127 .30ص .مصر، دار الشرّوق 6ترجمة محمّد يوسف عدس، ط ،الإسلام بين الشَّرق والغرب )2015( .ع ،بيجوفيتش
 .1706. 1746-1745ص .بيروت 1علي دحروج،  ط -رفيق العجم  :تحقيق ،كشّاف اصطلاحات الفنون) م1996( .م ،التّهانوي
 .11ص .مركز دراسات الوحدة العربيّة ،بيروت 4ط ،مسألة الهويّة) م 2012( .م ،الجابري

 .498رقم  ،56ص .مصر،  دار الفضيلة 1محمّد صدّيق المنشاوي، ط :تحقيق ،معجم التّعريفات) م2004( .الجرجاني، ع
 ،52 ،40 ،39 ،5ص .، بيروت، دار الأندلس1ط ،العربيّة المطلّة على السورياليّة مصطفى صادق الرَّافعي: رائد الرمزيّة) م1985( .م ،الجوزو

343. 
 .209، 190   ،253 :ص ،2ج.مؤسّسة الرّسالة ،بيروت ،4ط ،الاتّجاهات الوطنيّة في الأدب المعاصر) م1984( .م ،حسين
 .37ص .دار الطّليعة ،بيروت  ،موت الإنسان في الخطاب الفلسفي المعاصر) م2000( .ع ،الدّواي
 ،328 ،319 ،391:، ص3. ج10 ،79-77 ،43-42 :،  ص2ج .209، 1ج .دار الكتاب العربي ،بيروت ،وحي القلم) ت .د( .م ،الرّافعي

330، 390. 
 .63 ،)1 :الحاشية(225  ،19 ،22ص .دار الكتاب العربي ،بيروت 9ط ،المساكين) م 1973( .م ،الرّافعي
 .24-21 ،15 -12، 69-68، 11 ،368 -367 ،16 ،362 ،44ص .دار الكتاب العربي ،بيروت 8ط  ،تحت راية القرآن) م1983( .م ،الرّافعي

 .309، مصر،  دار المعارف. ص2ط ،من رسائل الرّافعي )د. ت( .أبو ريّة، م
 .15ص .وزارة الثقّافة ،الأردن 1ط  ،المثاقفة وتحوّلات المصطلح) م2007( .ز ،الزّعبي

 ،) الخصوصية الحضاريّة ومشروع النهضة عند أنور عبد الملك، الأردن، دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية (مجلّة)2016( الشيّاب، م.
 .2378. ص3، العدد 43عمادة البحث العلمي، الجامعة الأردنيّة، المجلّد

 .32ص .فيرجينيا ،، هيرندن2ط ،المدنيّة –الثقّافة  –الحضارة ) م1994( .ن ،عارف
 ،المجلس الوطني للثقّافة والفنون والآداب ،الكويت ،عالم الفكر (مجلّة) ،موقع العقل في فلسفات ما بعد الحداثة )2012( .م ،عبد الحافظ
 .165، 161. ص2، العدد41المجلّد

علوم الإنسانية والاجتماعية (مجلّة)، تحوّلات الهويّة في الرواية العربية: الرواية الأردنية نموذجا، الأردن، دراسات، ال) م2018العجيلي، ش. (
 .873، ص2، العدد 45عمادة البحث العلمي، الجامعة الأردنيّة، المجلّد 



  2019 ،2، العدد 64، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلّد دراسات

- 391 -  

 9، 34ص .عويدات للنّشر والطّباعة ،بيروت 4ط  ،ترجمة عادل العوّا ،حوار الحضارات) م1994( .ر ،غارودي
 .59، دار البشير. ص1م) مصطفى صادق الرافعي: الناقد والموقف، ط1997(الكوفحي، إ. 

 .456ص .المجلس الأعلى للثقّافة ،مصر ،موسوعة علم الاجتماع (المجلّد الأوّل)، ترجمة محمّد الجوهري وآخرين )م2007( .ج ،مارشال
 .32، 24، 12ص .دار الشّروق ،بيروت 3ط ،في حياتنا العقليّة) م1989(ز.  ،محمود
 278 ،310 ،280 ،303 ،302،81، ص1دار الشّروق، م ،مصر ،موسوعة اليهود واليهوديّة والصّهيونيّة )م1999( .ع ،المسيري
 .189 ،151. 183 ،117ص .دار الآداب ،،  بيروت1ط ،عمالقة عند مطلع القرن )م1984( .ع ،المقالح
 ،83 ،8 -7،  ص: 2ج .المجلس الأعلى للثقافة ،القاهرة ،ء: الصَّومعة والشّرفة الحمرا2ط  ،الأعمال النّثريّة الكاملة )،2002( .ن ،الملائكة
75، 24- 26، 52. 

 ).ثقف(بيروت،  دار صادر.  ،لسان العرب ).م1994( ،ابن منظور
الكويت، عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقّافة والفنون  ،نقض مركزيّة المركز، ترجمة يمنى طريف الخولي )م2012( .س ،و هاردنغ .أ ،ناريان

 .97. ص395العدد  ،الجزء الأوّل ،والآداب
 .202ص  .الهيئة المصرية العامة للكتاب ،مصر ،شعر الحداثة في مصر )م2005( .ك ،نشأت
 112 - 111 - 364 - 360 .300 .4  .253ص .دار المعارف  ،مصر ،6ط  ،تطوّر الأدب الحديث في مصر) 1994( .أ ،هيكل
  .667 .567 :ص .دار قباء الحديثة  ،مصر ،المعجم الفلسفي) م2007( .م ،وهبه

 

  
 

Cultural Identity and the Problematic Issue of Cultural Interaction in Al-Rafe'ie’s Writings 

 

Hussam Al- Allaham * 

 

ABSTRACT 

This study aims at investigating the attitude of Mostafa Saadeq Al-Rafe'ie towards cultural identity 
and the problematic issue of cultural interaction, within cultural and literary dimensions. The study, 
in its investigation, focuses on three works by Al-Rafe'ie: The Book of the Poor, Under the Banner 
of Qur’an, and Inspiration of the Pen. These works include passages dealing with identity and 
cultural interaction. In this context, the study explains Al-Rafe'ie’s concept of identity and cultural 
interaction; his vision of Western civilization and the basics of interaction with it; his view of the 
old and new dualism in modern Arabic literature; and the models that reveal the essence of this 
view. And then, the study ends with specific results. The most important of these is that Al-Rafai'i 
presented an Islamic / human vision that expresses awareness of the self and the other and believes 
in the essentiality of benefitting from what is available in the other (but not in the self), and which 
is superior to what the self possesses. This is done according to two criteria: diversity and freedom. 

Keywords: Al-Rafe'ie; identity; cultural Interaction; the old, the new. 

 

 

 

   

* Faculty of Arts, Al-Zaytoonah University of Jordan, Amman, Jordan. Received on 10/10/2017 and Accepted for Publication on 

7/8/2018. 


