# الخطاطة العاملية في سورة النمل قصة النبي سليمان ع ويلقيس نموذجاً

# احمد عبد الرزاق ناصر \*

### ملخص

تهدف هذه الدراسة إلى الكشف عن الأدوار العاملية المنتمية إلى النحو السردي والمتموضعة عناصره خلف الجمل التي يمكن قراءتها من مستوى التجلي للنص المراد تحليله، وذلك في سورة النمل المتضمنة على أكثر من قصة للأقوام السالفة؛ إذ أشارت إلى نجاح بعض الأنبياء في دعوتهم لهذه الأقوام، وتحويل عبادتهم من آلهة صنعت من بناة أفكارهم إلى عبادة الله الواحد الأحد، وتحدثت هذه السورة عن أقوام آخرين لم يستجيبوا لهذه الدعوة . وسيدرس البحث السورة دراسة سيميائية وفق مدرسة باريس السيميائية ومن طريق وصف المستوى السردي لقصة الملكة بلقيس فقط من دون المستويين الآخرين –أقصد المستوى السطحي والمستوى العميق؛ لأن البحث يعنى بالشخصيات، وما يطرأ عليها من تحولات بوصفها عوامل تعمل ضمن برنامج سردي معين .إذن سيعامل البحث الشخصيات على أنها ذوات تقوم بأدوار عاملية.

الكلمات الدالة: المستوى السردي، الخطاطة العاملية، السيميمات، الفواعل، العوامل.

#### المقدمة

إنّ اختيار سورة النمل لتحليلها سيميائياً لم يكن اعتباطيا؛ إذ تضمنت على أربع قصص اختلفت في سردها، فلم تتضمن القصص على تفصيلات متساوية، ويبدو لي أنّ هذا راجع إلى أنّ بعضها ذكر في سور أخر وبتفصيلات مختلفة بحسب المقام الذي ذكر لأجله، ولمّا كان البحث في البرامج السردية المختلفة؛ فسأكتفي ببحث قصة واحدة هي قصة (سليمان ع) مع بلقيس، لأنّ هذه القصة تتاولتها الكثير من الكتب التاريخية والمقدسة؛ إذ أثارت هذه الكتب الكثير من الأمور المختلفة حول شخصية بلقيس، بينما القصص الأخرى لم تحظ بهذا الاهتمام، ولهذا السبب كان اختياري منصبا على هذه القصة.

### مشكلة البحث:

تدور مشكلة البحث حول تحول الملكة بلقيس من الكفر إلى الإيمان؛ لذا سيتم متابعة هذا التحول عن طريق الخطاطة العاملية التي جاءت بها مدرسة باريس السيميائية.

### أهداف البحث:

إنّ الغرض من البحث هو تحليل القصة من خلال الخطاطة العاملية، ومن ثم الكشف عن البرامج السردية التي تضمنتها القصة. أهمية البحث:

تكمن أهمية البحث بأنه يعد مدخلا لتحليل نصوص قرآنية على وفق مناهج نقدية حديثة.

#### فروض البحث:

يفترض البحث بأنه سيصل إلى كيفية تكوين الدلالة في القصة من خلال نجاح البرنامج السردي لسليمان ع.

### منهج البحث وإجراءاته:

اعتمد البحث على المنهج السيميائي الذي جاءت به مدرسة باريس السيميائية، والذي بحث عن كيفية تكوين الدلالة في الخطاب. حدود البحث:

يحدد البحث بقصة النبي (سليمان ع) وبلقيس كما جاءت في القرآن الكريم، ومستبعدا أحداث القصة في التورات والكتب التاريخية. الدراسات السابقة:

لقد تتاول بعض الباحثين السورة مدار البحث على وفق مناهج نقدية مختلفة، منها رسالة الماجستير الموسومة بـ(ظاهرة

<sup>\*</sup> جامعة الإمام الكاظم، العراق. تاريخ استلام البحث 2020/1/13، وتاريخ قبوله 2020/6/2.

الانزياح في سورة النمل دراسة أسلوبية) للطالبة هدية جيلي، وكما هو معلوم أنّ ظاهرة الانزياح تبحث في الجانب الصوتي، والصرفي، والتركيبي، والدلالي، فيؤدي في النهاية إلى فهم المعنى في السورة، وهذا يختلف عن دراسة للقصة في سورة النمل لأنّها لا تبحث عن الدلالة بل عن شروط تحقيقها.

#### مدخل

يعد المستوى السردي أحد المستويات الثلاث (المستوى الخطابي، والمستوى العميق) التي يبنى عليها الخطاب السردي أو أي نص من النصوص بحسب مدرسة باريس السيميائية، ورائدها غريماس الذي ولد غريماس في لتوانيا عام 1917، ثم ارتحل إلى فرنسا، لإكمال دراسته الجامعية وبقي فيها حتى وفاته عام 1992 (ليتشه، 2008، ص ص 270– 271). أسس غريماس مدرسة باريس السيميائية وقد تألفت هذه المدرسة من تلامذته وزملائه: جورج كورتيس، وراستيه، ووفونتانيه، وجان كلود كوكي وسواهم من اللبحثين الذين كانوا يدرسون في جامعات العاصمة الفرنسية ومؤسساتها العلمية، لعل تسمية المدرسة راجعة إلى تطابق تصورات أعضائها النظرية والمنهجية والتطبيقية، فقد درس منظروها جانب المعنى أو الدلالة في اللسانيات، وبحثوا في اكتشاف القوانين والقواعد الثاوية والثابتة التي تتحكم في توليد النصوص في تجليها النصي واللامتناهي العدد والمختلفة على مستوى التنوع الأجناسي (كورتيس ، 2007، ص 9).

ويرد المستوى السردي في النص بوصفه متوالية لمجموعة من الحالات والتحولات، وما ندعوه بسردية النص هي تلك الظاهرة المتعلقة بتتابع الحالات والتحولات المسجلة في النص والمسؤولة عن إنتاج المعنى (ابن غنيسة، 2007، ص 40).

# أولا: مهاد نظري

### العوامل

وستع غريماس من دائرة عمله، فقد عمّق مفاهيمه وبلورها في تصور منطقي شامل للأجناس السردية كيفما كانت طبيعتها الدلالية، وهذا هو الفارق بينه وبين فلاديمير بروب في اهتمامه الوظائفي؛ إذ حصر الأخير اهتمامه بنمط ضيق لا يتجاوز الحكايات الخرافية (أبو شقرة، 2008، ص 47).

وبالعودة الى فلاديمير بروب نلحظ أنه قسم الوظائف على سبعة شخوص، لخلق ما يسمى بدائرة الفعل؛ فهي سبع دوائر تتناسب مع عدد الشخصيات الفاعلة في الحكاية (بروب، 1996، ص ص 97- 98):

- 1- دائرة فعل المعتدي.
  - 2- دائرة الواهب.
- 3- دائرة الفعل المساعد.
- 4- دائرة فعل الأميرة أو (الشخص موضوع البحث).
  - 5- دائرة فعل الموكل.
  - 6- دائرة فعل البطل.
  - 7- دائرة فعل المزيف.

واشتق غريماس من هذه الدائرة نموذجه العاملي، فقد ألف بين المعتدي والمزيف ليحصل على عامل المعارض، وأمّا البطل فهو عامل الذات، وأمّا الأميرة فهي موضوع القيمة، وأمّا بالنسبة الواهب فيقابل عامل المرسِل، ويقابل الموكل العامل المرسّل إليه (أبو شقرة، 2008، ص 48).

والآن علينا أن نتصور عمل الخطاب السري؛ لنتوصل إلى ترسيمة غريماس العاملية، فهو يظهر أمامنا متجليا على نحو أفعال ومواصفات وفاعلين مستندة بعضها إلى بعض وتقسم الوحدات على قسمين: وحدات منفصلة ووحدات مدمجة، وعلى وفق هذا التصور نجد نوعين من الآثار المعنوية؛ سيميمات منفصلة وسيميمات مدمجة Le sememe: هي مجموع السيمات الدلالية أو الوحدات المعنوية الصغرى المدرجة تحت صورة المفردة المعجمية والمشكّلة لمسار كامل لها التي لا تتحقق إلا مجموعة بوحدة أشمل منها هي السيميمات (بن مالك، 2000، ص 167). وسنتبنى قول غريماس بأننا "سنحتفظ باسم عامل من أجل تعيين القسم الفرعي للسيميمات المحدودة منفصلة، واعطاء اسم محمول لتعيين السيميمات التي ينظر إليها كوحدات مدمجة" (بنكراد، 2003، ص 88).

وبالعودة إلى القول: أنّ الخطاب يظهر أمامنا على نحو أفعال ومواصفات وفاعلين، لنرى أنّ الأفعال والمواصفات هي بمثابة محمولات انقسمت على قسمين: محمولات دينامية، وأخرى ساكنة "ففي الحالة الأولى سننظر إلى المحمول باعتباره وظيفة، ذلك أن الدينامية تشير إلى الفعل وإلى الحركة، أي إلى كل الأفعال التي تمكن الخيط السردي للتقدم إلى الأمام، أما في الحالة الثانية

فسننظر إلى المحمول باعتباره مواصفات أي سلسلة من النعوت التي يمكن اسنادها إلى كل عامل ما. ويتطابق هذا المحمول عادة مع الوضعيات التي توضع إمّا بهدف النفي، وأما بهدف الاثبات" (بنكراد، 2003، ص 88).

وعليه نجد الخطاب السردي يتشكّل من عوامل تضاف إليها محمولات دينامية وسكونية. وتعد هذه البنية العاملية الأساس الذي يتكون منه المستوى السردي الذي يعد المستوى الوسطي بين المستوى الخطابي والمستوى العميق، ولا يعني أنّ هذه المستويات مفصولة بعضها من بعض، بل تعد متداخلة، لنبين الارتباط الحاصل بين المستويات من المثال الآتي: انتصر عيسى على الجهل (مثال رقم1):

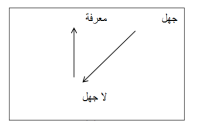
فعلى المستوى السردى تضمن هذا المثال على:

ذات = عيسى

موضوع = الجهل

وظيفة = انتصار وتجمع بين الذات والموضوع

فعلى المستوى السردي يتكون الملفوظ السردي من عامل مثّله (الذات والموضوع) ووظيفة هي فعل الانتصار. وهذه العوامل واضحة على المستوى الخطابي الظاهر في النص من الأسماء التي تضمنها الخطاب، فالعوامل تتحول إلى ممثلين، والوظائف تتحول إلى أفعال. أما على المستوى العميق فيمكن القول إنّ في المستوى السردي هناك مسألة الأثبات والنفي ففي المثال أعلاه محاولة إثبات المعرفة ونفي الجهل؛ فيمكن تمثيلها بالترسيمة الآتية (بنكراد، 2003، ص ص 85- 86):



# مثال (1):

وإنّ هذا الاختلاف المتكون في المستوى السردي يعد الأساس في تكوين الدلالة، فلا وجود لدلالة من دون وجود الاختلاف؛ لذا نرى التحليل السيميائي للنصوص هو التعرف على الاختلاف (فريق انتروفون، 2012، ص 41) ، ومن ثمّ يمكن الولوج من هذه الثنائية إلى مستوى دلالي أعمق هو المستوى العميق من اسقاطها على المربع السيميائي الآتي (فريق انتروفون، 2012، ص 86):



# مثال (2):

# البنية العاملية بوصفها نسقاً:

إنّ الملفوظ السردي (الوظيفة عند بروب) يعد علاقة بين العوامل الستة التي تضمنها الخطاب، ولكن كيف نستدل على هذه العوامل؟ لمعرفة ذلك نسوق المثال الآتي: بعث الله الانبياء لهداية الناس إلى عبادة الله، (مثال عدد 2).

في هذا المثال يمكن أن نحصل على نوعين من الملفوظات (غريماس، د. ت، ص 106):



المرسل: الله عزّ وجل

الذات: الأنبياء: فهم في المستوى السردي عامل واحد أما على المستوى الخطابي فهم كل الانبياء.

الموضوع: الهداية لعبادة الله الواحد الأحد. وهذا أيضا على المستوى السردي عامل واحد، وأمّا على المستوى الخطابي فيمثل جميع الديانات التي جاء بها الأنبياء.

المرسل إليه: العالمين جميعا.

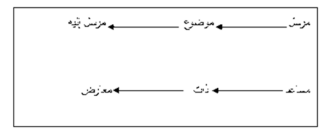
غير أنّ هناك عاملين آخرين يعدان مكملين للملفوظ السردي، أحدهما يعمل على المساعدة في تحقيق البرنامج السردي – سيرد ذكره لاحقا– والآخر يحاول عدم تحقيقه، فيسمى الأول:

العامل المساعد: وهم في المثال أعلاه كل الذين ساعدوا على تحقيق ما نزل به الأنبياء من المؤمنين.

ويسمى الثاني:

العامل المعارض: وهم كلّ المعارضين من النمرود الى أبي جهل.

وبهذا تكتمل ترسيمة غريماس العاملية التي يمكن رسمها على النحو الآتي: (شيباني، 2010، ص 101)



مثال (4):

وتتمفصل هذه الأزواج الثلاثة لتشكل المحاور الآتية:

الذات- الموضوع = محور الرغبة

المرسل- المرسل إليه = محور التواصل

المساعد - المعيق = محور الصراع

فالمحاور أعلاه ناتجة من أنّ النموذج العاملي له إمكانية تكوين علاقة قابلة لتولد توتر خاص داخل النص السردي، هذا إذا نظرنا إلى النموذج العاملي من الناحية الاستبدالية؛ إذ يَمثل أمامنا بعده نسقا، أي سلسلة من العلاقات المنتظمة (بنكراد، 2003، ص 92).

### النموذج العاملي بوصفه إجراء:

بما أنّ البنية العاملية بنية نسقيه، أي أنّها تشكل جذرا مقولياً لجميع الأدوار في كل الحكايات؛ لذا فإنّها تعد ثابتة لا تتحرك، غير أنّها لا تحتفظ بهذا الثبات على مستوى الشخصيات في الحكايات، فهذه الأخيرة غير ثابتة؛ لذا فان البنية العاملية تخضع للتحولات والتغيرات، وهذه هي التي تمنح الحكايات ديناميكيتها وتلوينها القيمي الخاص، ومن ثم يتحتم علينا النظر إلى البنية العاملية من الزوية التوزيعية، أي من زاوية السير التصويري لمجموع العناصر المشكلة للنموذج العاملي، وعليه يكون الانتقال من البنية العاملية

المجردة النسقية إلى البنية العاملية الإجرائية. تتكون هذه الخطاطة من أربع مراحل (بنكراد، 2003، ص 54- 66):

- 1- التحريك: يقوم المرسل بإقناع الذات بالبحث عن الموضوع، إي القيام بفعل.
- 2- الكفاءة: يرتبط هذا الإقناع بأهلية الذات الفاعلة، إي يجب أن تتمتع بالشروط لتحقيق الإنجاز وتتمثل في (إرادة الفعل، والقدرة على الفعل، ووجوب الفعل، ومعرفة الفعل).
  - 3- الإنجاز: هو تحقق الفعل من الذات، فتنتقل الذات من مرحلة التحيين إلى مرحلة التحقيق.
- 4- الجزاء: هو الحكم على الإنجاز، بمعنى آخر أنّ المرسل هو الذي يكم على البرنامج السردي الذي قامت به الذات الفاعلة بالنجاح أو الفشل.

### إنّ إرادة الفعل:

هي إحدى الجهات التي ترتبط بالكفاءة وتؤسس الذات الفاعلة. فحين نقول: أراد الرجل أن يخرج فإنّ عمل الذات (الخروج) ممكن الوقوع لكنه لم يقع وممكن ألّا يقع. ومن ثم فإنّ إرادة الفعل جهة من جهات الاحتمال، وهي تغير علاقة الذات الفاعلة بفعلها. وتبعا لذلك فإنّ هذا التغير الجهيّ يقتضي ذاتا هي الذات الجهيّة. وقد بيّن غريماس أنّ إرادة الفعل يمكن أن تتخذ صورا أربعا هي:

- إرادة الفعل: إرادة الخروج
- عدم إرادة الفعل: عدم إرادة الخروج
- إرادة عدم الفعل: إرادة عدم الخروج
- عدم إرادة عدم الفعل: عدم إرادة عدم الخروج

ومن خلال هذه الجهات يمكن أن نحدد الدور الفاعلى للذات (القاضي، 2010، ص 16).

### البرنامج السردى

من المحاور الثلاثة أعلاه يمكن معرفة حالة الملفوظ السردي وتجلياته (هامون، 1990، ص 11)، فهي حالة كونية لأيّ نشاط إنساني، ومن الناحية التوزيعية فالنموذج العاملي يَمثُل أمامنا على شكل إجراء، أي تحويل العلاقات المشكلة للمحور الاستبدالي إلى عمليات التي تطرح بدورها سلسلة من البرامج، تكون على نوعين؛ برنامج سردي رئيس، وبرنامج سردي ثانوي، فالأول يعد رئيساً؛ لأنه ينماز بتحقيق محور الرغبة مثلا، وأما الثاني فإنه ثانوي أو استعمالي فهو يساعد على الوصول إلى المحور الأول، تتضمن البرامج كلّ ممكنات الفعل الإنساني، فمثلاً لا يمكن تعرّف فعل التواصل بين المرسل والمرسل إليه، أو فعل الاتصال أو الانفصال.

ولمعرفة كيف يعمل البرنامج السردي نعود إلى المثال ذي العدد (2)، فعند التحليل السردي نميز مستويين في النص؛ الأول المستوى المستوى المستوى الثاني فهو المستوى المبني حيث المستوى المستوى الثاني فهو المستوى المبني حيث تتموضع العناصر المنتمية إلى النحو السردي التي تمثلها ملفوظات (الحالة أو الفعل) (فريق انتروفون، 2012، ص 43).

وبالعودة للمثال أعلاه نكتشف وجود ملفوظين سرديين:

- أ ملفوظ حالة متأتي من وجود عاملين هما الفاعل الذي يمثل الذات والموضوع (سنرمز للعامل الذات: ذ، والموضوع: م) وهذان العاملان يكونان في حالتين؛ إمّا انفصال على نية الاتصال أو اتصال، وسنرمز لملفوظ الحالة بالمعادلتين الآتيتين:
- -1 (ذ  $\cup$  م) معادلة انفصال، في البدئ الأنبياء لم يحققوا بعد الاتصال بالموضوع وهو هداية الناس إلى عبادة الله عزّ جل.
  - ... (ذ  $\cap$  م) معادلة اتصال، إذا نجح الانبياء في هداية الناس.

ويمكن أن نمثل لشكلي ملفوظ الحال على النحو الآتي (لحمداني، 1991، ص 54):

(alied likelih heparatus) (i.  $\cap$  and  $\cap$  and

ب- ملفوظ الفعل يتأتى هذا الملفوظ من التحولات التي تصيب ملفوظ الحالة بفعل ذات / فاعل أو ما يسمى العامل الإجرائي أو الفعل ويمكّن الانتقال من حالة الانفصال إلى حالة الاتصال أو العكس (نوسي، 2002، ص 152).

يمكن رسم المعادلة الآتية:

فعل محول [ذ $1 \rightarrow (ذ \bigcirc \alpha)$ ] أو فعل محول [ذ $1 \rightarrow (i \cup \alpha)$ ] فعل محول أ

على أنّ ذ 1= ذات الفعل، وذ 2= ذات الحال، و  $( \cap )=$  علامة اتصال، و  $( \cup )=$  علامة انفصال، و ( a )= الموضوع.

يجب أن ننتبه إلى ملحوظة هامة جدا أنّ "الفاعل ليس شخصية والموضوع ليس شيئا، فهما دوران ومفهومان يحددان مواقف مترابطة (عوامل أو أدوار عاملية) لا يمكن لأحدهما أن توجد دون الأخرى ولا يمكن أن وجود فاعل دون موضوع يرتبط به ويحدد من خلاله ولا موضوع دون فاعل يحدد به" (فريق انتروفون، 2012، صفحة 42).

ت- التحول

هو انتقال من حالة إلى أخرى، وهناك شكلان من التحول اثنان فقط (فريق انتروفون، 2012، ص 45):

- التحول الوصلى ويمثل الانتقال من حال الفصل إلى حال الوصل:

$$(\dot{c} \cup \gamma) \leftarrow (\dot{c} \cap \gamma)$$

يشير السهم الانتقال من حالة إلى أخرى.

- التحول الفصلي ويمثل الانتقال من حال الوصل إلى حال الفصل:

$$(\dot{c} \cap \varsigma) \rightarrow (\dot{c} \cup \varsigma)$$

وبهذا نصل إلى أنّ البرنامج السردي يعمل على سلسلة التحولات في أعلاه التي تتابع على أساس علاقة الفاعل بالموضوع. ويتضمن البرنامج السردي على الكثير من التحولات المتمفصلة والتراتبية.

### ثانياً: التطبيق

التحليل السيميائي لقصة: (الملكة بلقيس)، لقد وردت هذه القصة وبأحداث مختلفة في التراث اليهودي في العهد القديم، وفي التراث المسيحي في العهد الجديد، وفي التراث العربي والإسلامي، وسنكتفي في تتبع المسار السردي كما ذكرت في القرآن الكريم. أما عن اسمها فقد عرفها العرب باسم بلقيس وبلمقه، بينما أطلق عليها التراث العربي المسيحي، والحبشي اسم مكدا، وكندكة، أما التراث اليهودي فقد عرفها باسم (ملكة سبأ) والشيطان أو الغول "ليلت". لكن سيلتزم البحث تسميتها باسم بلقيس أو (ملكة سبأ) (زياد، 1997، ص 5).

قبل البدئ في تحليل المستوى للقصة وبيان الأدوار العاملية والبرامج السردية فيها، علينا أولا بيان المسار السردي المتعلق بالقصة.

### 1- المسار السردى:

يتكون المسار السردي في هذه القصة من وضعية افتتاحية، يمكن أن نطلق عليها (الاستقرار) تتمثل في استكشاف هدهد نبي سليمان (ع) مملكة في اليمن تحكمها بلقيس، تتمتع بالقوة والغنى: (إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ) (سورة النمل/23)، "وأوتيت من كلّ شيء " وصف لسعة ملكها وعظمته وهو القرينة على أنّ المراد بكل شيء في الآية هو من لوازم الملك العظيم من حزم وعزم وسطوة ومملكة عريضة وكنوز وجنود مجندة ورعية مطيعة (الطبطبائي، 1997، صلي من لوازم الملك العظيم من حزم وعزم وسطوة ومملكة عريضة وكنوز وجنود مبندة ورعية مطيعة (الطبطبائي، 1997، صلي من لوازم الملك العظيم من حزم وعزم وسطوة ومملكة عريضة وكنوز وجنود مبندة ورعية مطيعة (الطبطبائي، 1992، صلي أمْرِي مَا كُنْتُ قَاطِعةً أَمْرًا حَتَّى تَشْهَدُونِ) (سورة النمل/32). قد يبدو للقارئ أنها لم تكن ديمقراطية لأنّها، في النهاية، تقردت في قرارها، وهنا يمكن القول بأنّها لم تتخذ القرار إلا بعد أن استشارت قومها وخولوها اتخاذ القرار المناسب: (قَالُوا نَحْنُ أُولُو قُوّةٍ وَالْمُر المِنْكُ وَالْمُر المَنْكُ وَالْمُلُونَ ) (سورة النمل/33).

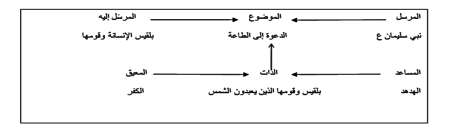
تتحول القصة من الوضع الافتتاحي المستقر إلى الوضع المضطرب، يمكن أنّ نطلق عليه (التحاور عن بعد) حينما يلقى كتاب نبي (سليمان ع) على بلقيس يدعوها فيه إلى ترك عبادة الشمس والدخول في الإسلام: (إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسِنْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّه

الْمُرْسَلُونَ \*(سورة النمل/34–35)، غير أنّ الحلّ ليس مجديا بهذه الصورة، وبعد رفض هدية الملكة، يتجه الحل إلى جهة أخرى بعد أن جُلِبت بلقيس وعرشها، وهنا نصل إلى حالة التحول بعد أن نكّر عرشها ولم تتعرّف عليه: (قَالَ تَكُرُوا لَهَا عَرْشَهَا تَنْظُرُ اتَهُتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ \* فَلَمًا جَاعَتْ قِيلَ أَهَكَذَا عَرْشُكِ قَالَتْ كَأَنَّهُ هُوَ وَأُوتِينَا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسلمِينَ \*) (سورة النمل/41–42)، لننتقل بعد حالة التحول إلى الحالة النهاية بإسلام بلقيس، يمكن أنّ نطق عليها (اللقاء). على أنّها أسلمت قبل جلب عرشها، فحين رجع إليها الرسول: (ارْجِعْ إلَيْهِمْ فَلْنَأْتِينَهُمْ بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُمْ بِهَا وَلَنُخْرِجَنَّهُمْ مِنْهَا أَذِلَةً وَهُمْ صَاغِرُونَ) (سورة النمل/37)، تجهزت للذهاب إلى سليمان (ع)، لكن كمل إسلامها وأيقنت أنّه نبي مرسل بعدما رأت قدرة الله عزّ وجلّ في نقل العرش.

# 2- البنية العاملية:

قبل الشروع في رسم البنية العاملية وتحديد العلاقات القائمة بينها نحاول تجزئة القصة إلى مقاطع سردية متضمنة عوامل محدد من ظروف قبلية لإدراك المعنى، ولمّا كان النص المتجلي قابلا لتأويلات متعددة؛ تبقى مسألة تحديد العوامل مسألة نسبية (بوطاجين، 2008، ص 86).

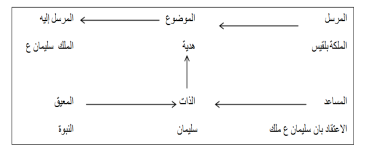
المرحلة الأولى: الاستقرار



# ترسيمة (1)

فالبنية أعلاه هي الأولى في هذه القصة، فهي بنية الكتاب، يحاول فيها المرسل (النبي سليمان ع) بوصفه فاعل الفعل المؤثر على الذات (الفاعل المنفذ) الاتصال بالموضوع، وهذا كله متجها من المرسل إلى المرسل إليه (الملكة بلقيس الإنسانة وقومها)، عن طريق المساعد (الهدهد) الذي أُمِرَ أن يوصل الكتاب إلى بلقيس بطريقة من الطرق، وأن يتتحى عنهم إلى مكان يراقبهم منه، ويسمع ما يقولون وما يتفقون عليه، ويرجع إلى سليمان (ع) بخبرهم (مغنية، 2005، ص 17)، (قالتُ يَا أَيُهَا المُمَلاُ إِنِّي أُلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ) (سورة النمل/29)، أما العامل المعيق فهو كفرهم وعبادتهم للشمس من دون الواحد القهار، زد على ذلك ظنهم أنهم يتمتعون بقوة كافية للدفاع عن أنفسهم، لكن لا يعمل المعيق إلا بعد أن تقرر الملكة إرسال هدية إلى المرسل، ليدخل النص في بنية عاملية أخرى يتضمنها المقطع السردي الآتي:

# المرحلة الثاني: الحوار عن بعد

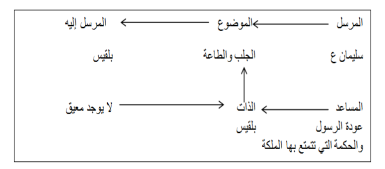


#### ترسيمة (2)

هذه البنية العاملية تختلف عن البنية العاملية الأولى؛ إذ تحول العامل المرسل الذي يتخذ دور الفاعل الإجرائي من الذات (سليمان ع) إلى الذات الملكة بلقيس التي تحاول التأثير في الفاعل سليمان ليحقق الارتباط بموضوع القيمة (الهدية)، وهنا يكون

شرط الارتباط بكون الذات (سليمان ع) هو ملك وليس نبيًا، فإذا ثبت العكس فإنّ الفاعل الإجرائي (فاعل الفعل) سوف يتوقع النتيجة التي هي عدم ارتباط الذات الفاعلة بالموضوع، (وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسِلُونَ) (سورة النمل/35) " أرجع الوزراء والمستشارين إلى الملكة أمر السلم والحرب، وقبل أن تبتّ بشيء رأت أن ترسل إلى سليمان بهدية ثمينة، ثم تنظر هل يقبلها أو يرفضها، فإن قبلها فهو طالب دنيا لا طالب دين، يمكن مصانعته بالمال، وإن أصرّ على أن نأتيه مسلمين فهو من أصحاب المبادئ والرسالات الذين لا يساومون على عقيدتهم، ويضحّون من أجلها بكل عزيز، ومثلهم لا يجوز محاربتهم وتصعب مقاومتهم" (مغنية، 2005، ص ص 18 – 19).

المرحلة الثالثة: الخضوع واللقاء



# ترسيمة (3)

عودة للبنية العاملية الأولى التي يحدث فيها أنّ الفاعل الإجرائي (المرسل) يعمل على إقناع الذات الفاعلة على الارتباط بموضوع القيمة بعد وجود العامل المساعد وعدم حضور العامل المعيق، لقد تحقق الارتباط بموضوع القيمة (الجلب والطاعة)، أي دخولها الإسلام مع النبي (سليمان ع)، وقد تأكد للذات الفاعلة (بلقيس) مقدرة الفاعل الإجرائي (المرسل) من خلال انتقال العرش، ومن خلال إظهار مقدرة النبي على وجود الصرح الممرد: (قِيلَ لَهَا الْدُخُلِي الصَّرْحَ فَلَمًا رَأَتُهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَا قَالَ إِنَّهُ صَرْحٌ مُمَرَّدٌ مِنْ قَوَارِيرَ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) (سورة النمل/44)، لقد أكدت كتب التفسير هذه المقدرة " وإنما فعل ذلك ليزيدها استعظاما لأمره وتحقيقا لنبوته وثباتا على الدين" (الزمخشري، 2009، ص735)، فقد أحست بلقيس بصغر حجمها تجاه عظمة (سليمان ع)، لتعلن ارتباطها بموضوع القيمة.

# 3- البرنامج السردي:

مرّ بنا أنّ البرنامج السردي عبارة عن تحولات في الذوات أو العوامل، إمّا اتصال أو انفصال، وفي قصة النبي سليمان (ع) مع الملكة بلقيس، نلحظ وجود علاقة تضادية (كفر – إيمان) أو (عصيان – طاعة)، ففي هذه القصة يكون الانطلاق من الحالة 1 (عصيان) إلى الحالة 2 (طاعة)؛ أي نفي الأول وإثبات الثاني، بحسب المعادلة الآتية: (ذ  $\cup$  م)  $\rightarrow$  (ذ  $\cap$  م)، غير أنّ هذه العملية لا تنجز إلّا بوساطة عامل يكتسب وجودا سيميائياً يؤدي دوراً عاملياً على المستوى السردي داخل القصة، وإنّ الدور العاملي لأي عامل يتحدد اعتمادا على مؤشرين:

1- يتمثل الأول في الموقع الذي يحتله على مستوى المسار السردي في بعده المتصف ببرنامج سردي؛ إذ يمكن أن يحتل موقع العامل الراغب/ أو الذي يُجبَر على موضوع ثمين (العامل- الذات)، أو كما أطلقنا عليه الفاعل المنفذ (نوسي، 2002، ص 217)، فقد مثلت الملكة بلقيس في الترسيمة ذي العدد (1) هذا العامل غير أنّها لم تتمتع ببرنامج سردي للاتصال بموضوع القيمة (الطاعة)، لأنّها في موقع الإقناع على القيام بالانفصال عن عبادتها الأولى (عبادة الشمس) والالتحاق بعبادة الله عزّ وجل، وجاءت محاولة الإقناع من عامل آخر هو (فاعل- الفعل) الذي يحتله نبي (سليمان ع) وتحكّمه في نمو البرنامج السردي الخاص بالملكة بلقيس، غير أنّ هذا التعاقد ببني على علاقة الإقناع- كما في المعادلة الآتية:

(1) عدد التحول [(1) معادلة عدد ((1) معادلة عدد ((1) معادلة عدد ((1) معادلة عدد ((1) معادلة عدد ((1)

وتهدف هذه المعادلة إلى دفع الملكة بلقيس للقيام بفعل القبول، لذلك مثلت هذه الذات ذاتا مضادة تحاول رفض موضوع القيمة، ومن ثم، حاولت أن تعمل برنامجا سرديا مضادا – سنبينه لاحقا.

2- يتمثل المؤشر الثاني في القيمة الكيفية التي يتميز بها عامل ما- سواء كان عامل فعل أم عامل حالة- داخل التركيب

السردي، وأقصد بالقيمة الكيفية الكفاءة التي يتمتع بها العامل لإنجاز عمل ما، وتتضمن الكفاءة أربعة عناصر بحسب غريماس هي: الإرادة، والواجب، والقدرة، والمعرفة، ويمكن لهذه العناصر أن تعدل الحالة الكامنة المسماة كفاءة وأن تعمل على ملفوظات فعل وملفوظات حالة (غريماس، د. ت، ص 140).

وعليه فإن عامل الفعل (سليمان ع) في الترسيمة ذي العدد (1) يجب أن يتمتع بإرادة- الفعل الذي يرمز له بـ(أ.ف).

وواجب الفعل الذي يرمز له بـ(و.ف) ويطلق على هذين العنصرين من عناصر الكفاءة بـ(جهة الإمكان)، وهذا متأتي من أنّ النبيّ (سليمان ع) يريد أن يخضع هذه الملكة وقومها إلى عبادة الواحد الأحد، ويتمتع عامل الفعل كذلك بمعرفة الفعل التي يرمز له بـ(ق.ف) ويسمى هذان العنصران جهة التحقيق بالقوة، وهذا حاصل أيضا من أنّ النبي يملك القوة الكافية لتحقيق فعل الفعل، فلديه المعرفة الكافية بعبادة ملكة سبأ، والقدرة على الوصول إليها وإخبارها بما يريد عن طريق الهدهد. وهذا ما أكده القرآن الكريم: (قَالَ عِفْريتٌ مِنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌ أَمِينٌ) (سورة النمل/39) وهذا دليل على أنّ الفاعل يجب أن يتمتع بالقدرة قبل القيام بالفعل فالعفريت أخبر (سليمان ع) بأنّه قويُ عليه قبل أن يجيء به.

وأما جهة التحقيق بالفعل فلم يحققها البرنامج السردي الأول، وعليه يمكن القول إنه قول جهي "يوجه فيه فعل جهي مثل: أراد أو أحب أو يعرف وأحب أو يعرف أو يقدر، فعل العامل الرئيسي في القول. على أن الجهة التفعيلية ترتبط أساسا بفعل الفعل" (نوسى، 2002، ص 220).

ولم يتحقق إنجاز الفعل من العامل- الذات (بلقيس) على الرغم من دفع هذا الأخير من العامل- المرسل (سليمان ع) الذي يستخر للقيام يتسم بخاصية أساسية تميزه هي البعد القائم على تواصل قسري بين العامل- المرسل (الموجه) والعامل- الذات الذي يُستخر للقيام بالفعل، وإن العامل- المرسل يبعث ضمن قوله الإقناعي بموضوعين:

- الموضوع الأول هو يقينه حول أهمية الموضوع، وهذا ما نجده واضحا عند النبي (سليمان ع) فهو كسائر الأنبياء بُعِثَ إلى هداية الناس إلى طريق الحق، وترك أي عبادة غير عبادة الله عزّ وجلّ.
- وأمّا الثاني فيتمثل في معرفته بالقيم التي يعد الموضوع فضاء لها. ومن المعلوم أنّ الأنبياء هم أكثر الناس علما بموضوع الهداية وطاعة الخالق.

ويحاول العامل- الذات (الملكة بلقيس) القيام ببرنامج سردي مضاد الإقناع النبي سليمان بالانفصال عن الموضوع الأول (النزول على الطاعة) وارتباطه بموضوع الهدية (وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسِلُونَ) (سورة النمل/35). ليقنع النبي (سليمان ع) بالعدول عن رأيه وتركه وذلك بتقديم الهداية الثمينة كما في المعادلة الآتية:

(2) معادلة رقم (2 معادلة رقم ( $\cap$  سليمان  $\cap$  ما الهدية)] معادلة رقم ( $\cap$  سليمان  $\cap$  معادلة رقم ( $\cap$  ب

يمكن أن نقرأ المعادلة أعلاه بالطريقة الآتية: ذ2= بلقيس نقوم بفعل التحول على ذ1 (سليمان ع) بالاتصال بموضوع القيمة (الهدية)، غير أنّ هذا البرنامج يواجه بالرفض أيضا من ذ1؛ لذا ستعمل الذات الأخيرة على عمل برنامج سردي ينتقل فيه (العامل – المرسل)، من الإقناع إلى التأثير لإنجاز الفعل.

ويؤدي البرنامج في المعادلة رقم (2) إلى عمل برنامج آخر يشبه البرنامج السردي في المعادلة رقم (1)، يحقق فيها جهة التحقيق بالفعل، ويبدو أنّ نجاح البرنامج جاء عن طريق قيام العامل- المرسل (سليمان ع) في دفع العامل- الذات (بلقيس) بالارتباط بموضوع القيمة (دخول الإسلام وعبادة الله عزّ ذا وجلّ)، بحسب المعادلة الآتية:

(3) معادلة رقم (4) معادلة رقم (5) معادلة رقم (5) معادلة رقم (6) معادلة رقم (7) معادلة رقم (8) معادلة رقم (8)

ويرجع في أساس الدفع إلى فعل أو إلى الفعل التفعيلي الذي يعد عنصراً محدداً للإقناع، وهنا في البرنامج النهائي يكون الفعل الإقناعي الذي يؤديه العامل- المرسل (سليمان) فعلاً تسخيرياً، فقد رجع إليها الرسول وعرفت أنّه نبيّ فتجهّزت للسير إليه (الطبرسي، 1379، ص 223).

ولكي لا ندخل في متاهة العلاقات علينا تحديدها بين العوامل أو ما يسمى بالفواعل، لدينا ملفوظ فعل 1 بفاعله المنفذ ذ1، موضوعه مفوظ آخر للفعل 2 بفاعله المنفذ ذ2. فحين يجعل نبي (سليمان ع) الملكة بلقيس مسلمة فإنه نشاط فعل ذ1 موضوعه نشاط فعل ذ2 (بلقيس). ويسمى هذا النشاط (تفعيل)، ويحدث نتيجة علاقة بين فاعلي فعل، وتكون هذه العلاقة تراتبية يمارسها ذ1 على ذ2 وليس العكس، يمكن تنظيم كل العلاقات التي تحرك الذوات/ الفواعل في قصة سليمان (ع) مع الملكة بلقيس على النحو الآتى:

- علاقة فاعل- موضوع: علاقة وجود سيميائي (ملفوظ حالة).
  - علاقة فاعل- فعل: علاقة جهاتية تحدد علاقة فاعل منفذ.
- علاقة فاعل- فاعل: أ- علاقة تراتبية: (مرسل- فاعل)، ب- علاقة تناظرية وصدامية: (فاعل- فاعل مضاد) (فريق انتروفون، 2012، ص 90).

إذن مارس المرسل النبي (سليمان ع) فعلا إقناعياً على المرسل إليه (الملكة بلقيس) بهدف جعل الأخير فاعلا منفذا للبرنامج الذي يريده الأوّل، ويعتمد نجاح الفعل الإقناعي على:

- قبول البرنامج من الفاعل المنفذ ذ2، وهذا حاصل حينما علمت بلقيس أنّ سليمان (ع) نبيّ مرسل؛ لذلك تجهزت للذهاب إليه.
- المؤهلات التي تتمتع بها ذ2 (بلقيس) بوصفها حكما على كفاءة الفاعل المنفذ للدخول في الإسلام وترك عبادة الشمس، ويبدو أنّ الأخيرة لديها ما يؤهلها لذلك؛ منها الحكمة التي يتمتع بها أهل اليمن، فقد روي عن رسول الله (صلى الله عليه واله وسلم): " أَتَاكُمْ أَهْلُ الْيَمَنِ هُمْ أَرَقُ أَفْئِدَةً وَأَلْيَنُ قُلُوبًا ، الْإِيمَانُ يَمَانٍ وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ" (البخاري، د.ت، ص 875)، ومنها أيضا سياستها مع "جَاءَ أَهْلُ الْيُمَنِ هُمْ أَرَقُ أَفْئِدَةً ، الْإِيمَانُ يَمَانٍ وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةً" (بن الحجاج، د.ت، ص 45)، ومنها أيضا سياستها مع مستشاريها وعدم اتخاذها القرارات السريعة.

إذن هناك عقد بين المرسل والمرسل إليه بأن يقنع الأول الثاني بقبول الفعل، وهنا يأتي الإقناع بمؤهلات الثاني على تنفيذ الفعل من باب (أنت قادر على فعل الدخول في طاعة الله فافعل).

يمكن رسم المخطط الآتي لتوضيح عملية التفعيل (فريق انتروفون، 2012، ص 2):

|                        | التفعيل         |
|------------------------|-----------------|
| وجهة نظر الفاعل المنفذ | وجهة نظر المرسل |
|                        |                 |
| اكتساب                 | الإقناع         |
| القيم الجهاتية         | (فعل- الفعل)    |

وبعد مرحلة التفعيل أو ما يسمى تحول الحالات، يذهب البرنامج السردي إلى مرحلة الجزاء أو ما يسمى تقييم الحالات وتسمى أيضا الاختبار التمجيدي (فريق انتروفون، 2012، ص 84):

بداية البرنامج السردي \_\_\_\_\_ نهاية البرنامج السردي الحالة النهائية التابعة لعملية تداولية الحالة النهائية التابعة لعملية تداولية

ويعد جلب عرش بلقيس من اليمن بوساطة العامل المساعد (الذي عنده علم من الكتاب) بطرفة عين (قَالَ الَّذِي عِنْدهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِنْدهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَ الْمُعْرَلُ الْمَقُلِ الْمَعْرَلُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَ رَبِّي غَنِيٍّ كَرِيمٌ) (سورة النمل/40)، عملية تأويلية من المرسل (سليمان ع)، ولغرض اختبار التحول في المرسل إليه (الملكة بلقيس)، عمل النبي على تغيير في عرشها : (قَالَ نَكُرُوا لَهَا عَرْشَهَا تَنْظُرُ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونُ مِنَ الّذِينَ لَا يَهْتَدُونَ) (سورة النمل/41)، وهنا يختبرها بالاستدلال على عرشها على قدرة الله وصحة نبوة (سليمان ع) وتهتدي بذلك إلى طريق الإيمان والتوحيد (الطبرسي، 1379، ص 224)؛ وهذا ما فعلته بلقيس بأن أسلمت مع (سليمان ع).

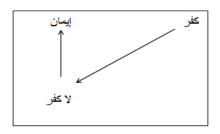
لينتهي الاختبار التمجيدي بنهايات مختلفة لم يذكرها القرآن الكريم بل ذكرها بعض المؤرخين والمفسرين فمنهم من قال تزوجها (سليمان ع)، وأقرها على ملكها، وقيل زوجها ذا تبع من ملوك اليمن (درويش، 1425، ص 523).

ومهما يكن الاختبار التمجيدي فيمكن الاستدلال من الآيات القرآنية على نجاح البرنامج السردي للنبي (سليمان ع) في اخضاع العامل- الذات على الاتصال بموضوع القيمة- (دخولها الإسلام مع النبي سليمان ع)- وبهذا فشلت كلّ البرامج السردية التي سبقت البرنامج السردي الأخير التي قام بها العامل- الذات أو الذات الفاعلة (الملكة بلقيس) للتخلص من الارتباط بالموضوع.

#### الخلاصة

تعد قصة الملكة بلقيس قصة مفصلة في سورة واحدة لذلك كان التركيز عليها من دون القصص الأخرى التي جاءت في السورة، وأنّها تختلف من حيث المضمون وعدد البرامج السردية فيها،

فمن هذه القصة وباستعمال المستوى السردي وبنية العوامل المتضمنة فيه نستدل على كيفية بناء المعنى وذلك بنفي طرف وإثبات طرف آخر، وإنّ التحول الذي طرأ على العامل- الذات (بلقيس) من الكفر إلى الإيمان مرّ بمرحلة (لا كفر)، يمكن تمثيله بالترسيمة الآتية:



يزعم البحث أنّه وصنّف حالة الد (لا كفر) من التحليل المعطى في أثناء البحث، وهذه الانتقال مهد (بلقيس) للدخول في الإسلام والنزول على إرادة النبي (سليمان ع)، وقد نجح هذا التحول لوجود أمارات تدل عليه، منها أنّها كانت امرأة تتمتع بالحكمة والذكاء، وديمقراطية كذلك، وضعت لها مستشارين تأخذ برأيهم ولا تتفرد بالقرار، ثم إنّها تأكدت أنّ الذي دعاها ليس ملكا يشبه المملوك الآخرين بل هو نبي مرسل، ويبدو أنّ كل هذا كان سببا في التحول من الكفر إلى الإيمان مرورا بمنطقة الد (لا كفر).

ولقد تبيّن من خلال البحث أنّ البرامج السردية يمكن أنّ تتعرض إلى برامج سردية معاكسة تحاول تقوم بها الذات الفاعلة لتضمن عدم ارتباطها في موضوع القيمة في حال عدم رغبة الذات الارتباط بالموضوع؛ لذا تحاول الذات المرسلة أمّا إجبار الذات على الارتباط بالموضوع أو إقناعها بذلك، وبهذا يمكن أن نتوصل إلى أنّ المرسل قد يستعمل برامج ثانوية قبل استعمال البرنامج الرئيس؛ لكي يضمن تحقق هذا الأخير؛ إذ يمكن عد البرنامج السردي الذي أشرنا له في المعادلة (رقم 1) برنامجا ثانويا؛ لأنّ العامل الغامل الذات لم يرتبط بموضوع القيمة بعد وقد استعمل برنامجا مضادا للتخلص من الفعل الإقناعي الذي يقوم به العامل المرسل (سليمان ع)، وبذلك يكون البرنامج السردي المشار له في المعادلة (رقم 3) هو البرنامج الرئيس أو البرنامج الأخير؛ وذلك لنجاح العامل المرسل في إقناع العامل الذات (الملكة بلقيس) بدخولها الإسلام مع النبي (سليمان ع).

# المصادر والمراجع

البخاري. (د.ت). صحيح البخاري (المجلد 2). جمعية المكنز الإسلامية.

بروب، (ف). (1996). مورفولوجيا القصة. (عبد الكريم حسن، وسميرة بن عمر، المترجمون) دمشق: الشراع للدراسات والنشر.

بنكراد، (س). (2003). سيمولوجيا الشخصيات السردية. عمان، الأردن: المنهل.

بوطاجين، (١). (2008). الاشتغال العاملي، دراسة سيميائية "غدا يوم جديد" لابن هدوفة. الجزائر: منشورات الاختلاف.

بن الحجاج، (م). (د.ت). صحيح مسلم (المجلد 1). دار المغني.

درويش، (م). (1425). إعراب القرآن الكريم وبيانه، (المجلد 5). كمال الملك.

الزمخشري، (أ). (2009). تفسير الكشاف، (ط3). بيروت. دار المعرفة.

زياد، (م). (1997). بلقيس امرأة الالغاز وشيطانة الجن. بيروت: رياض الريس للكتب والنشر.

شيباني، (ع). (2010). سيميائيات كرتونية. أيقونات (العدد الأول).

أبو شقرة، (ن). (2008). مباحث في السيميائية السردية. الجزائر: الأمل للطباعة والنشر.

الطبطبائي، (م). (1997). الميزان في تفسير القرآن (المجلد 15). بيروت: منشورات الأعلى للمطبوعات.

الطبرسي، (أ). (1379). مجمع البيان في تفسير القرآن (المجلد 7). بيروت: دار إحياء التراث العربي.

غريماس، (أ). (د. ت). في المعنى. (نجيب غزاوي، المترجمون) اللاذقية: مطبعة الحداد.

ابن غنيسة، (ن). (2007). فصول في السيميائيات. إربد: عالم الكتب الحديثة.

فريق انتروفون. (2012). التحليل السيميائي للنصوص. (حبيبة جرير، المترجمون) دمشق: دار نينوى.

القاضى، (م)، وآخرون. (2010). معجم السرديات. تونس: دار محمد على للنشر.

كورتيس، (ج) . (2007). مدخل إلى السيميائية السردية والخطابية. (جمال الخضري، المترجمون) بيروت: منشورات الاختلاف. لحمداني، (ح). (1991). بنية النص السردي. بيروت: المركز الثقافي للطباعة والنشر.

ليتشه، (ج). (2008). خمسون مفكرا أساسياً معاصراً، من البنيوية إلى ما بعد البنيوية. (فاتن البستاني، المترجمون) بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، المنظمة العربية للترجمة.

بن مالك، (ر). (2000). قاموس مصطلح التحليل السيميائي للنصوص. الجزائر: دار الحكمة.

مغنية، (م). (2005). التفسير الكاشف (المجلد6). بيروت: مؤسسة دار الكتب الإسلامية.

نوسى. (2002). التحليل السيميائي للخطاب الروائي. الدار البيضاء: شركة النشر والتوزيع المدارس.

هامون، (ف). (1990). سميولوجيا الشخصيات الروائية. (سعيد بنكراد، المترجمون) الرباط: دار الكلام.

Al- Zamakhshari, A. (2009). Al- kashaf Interpretation. Beirut: Dar Al- Marifa.

Al-Tabatabai, M. (1997). Al-meezan in the Interpretation of Qur'an (Vol. 15). Beirut: Al-a'la Publishers.

Bu Tajeen, A. ((2008)). Factor Functioning: A Semiotic Study of "Tomorrow is a New Day" by Ibin Hadofa. Algeria: Al-'Ikhtilaf Publishers.

Darweesh, خ. (1425). Holly Qur'an I'rab and Bayan (Vol. 5). Kamal Al-mulk.

Hamoon, P. (1990). . The Semiology of Novel Charcters. (S. Benghard , Trans.) Al-Ribat: Dar Al-kalam.

Ibin Al-Hajaj, M. (n.d). Saheeh Muslim (Vol. 1). .Darl Al-mughni.

Maghnia, M. (2005). The Revealing Interpretation (Vol. 6). Beirut: Dar Al-kitub Al-Islamia Institution.

Noosi, A. (2002). The Semiotic Analysis of Novel Discourse. Al-dar Al-baidha: Al-madaris for Publishing & Distribtion.

Shaiban, A. (2010). Cartoon Semiotics. Icons, pp. 99-108.

Abu Shaghra, N. (2008). Section on the Narrative Semiology. Algeria: Al-amal for Printing and Pubilshing.

al-Ghadh, M. (2010). Dictionary of Narrative Terms. Tunisia: Dar Muhammad Ali for publishing.

al-Tubrisi, A. (1379). ) Majma' Albayan in the Interpretation of Qur'an (Vol. 7). . Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-Araby.

Bengharad, S. (2003). The Semiology of Novel Characters. Amman: Al-Manhal.

Bin Malik, R. (2000). Dictionary of Text Semiotic Analysis Terms. Algeria: Dar Al-Hikma.

Curtis, J. (2007). An Introduction to Narrative and Discoursal Semiotics. ((. Al-Khudhri, Trans.) Beirut: Al-'Ikhtilaf Publishers.

Greimas, A. (n.d). On meaning. (N. Ghazaw, Trans.) .Al-Lathiqia: Al-Hadad Publishers.

Ibin Ghunisa, N. (2007). Chapters on the Semiology. Erbid: Modern Books World.

Interofone, F. (2012). The Semiotic Ansalysis of Texts. (H. Jareer, Trans.) Damascus: Dar Naynawa.

Lechte, J. (2008). Fifty Key Contemporary Thinkers, from Structuralism to Post- Humanism. (F. Al-Bustani, Trans.) Beirut: Arab Unity Studies Centre.

Limdan, H. (1991). The Structure of Narrative Text. Beirut: The Cultural Centre for Printing & Publishing.

M l Al-Bukhar. (n.d). Saheeh Al-Bukhari (Vol. 2). Al-maknaz al-Islami Assemly.

Propp, V. (1996). The Morphohogy of the Story. (A. Hasan, & s. Bin Omar, Trans.) Damascus: Al-shira for Studies and Publishing.

Ziyad, M. (1997). Balqees the Woman of Mysteries and Demons Devi. . Beirut: Riyadh Alrayis for Books and Publishing.

### The Actantial Schema in (Surat Al-Naml)- Story of Solomon and Balqis as an Example

Ahmad Abdulrazzaq Naser \*

#### ABSTRACT

This study aims to reveal the actantial roles that belong to the narrative grammar and its elements are placed behind the sentences that can be read from the level of appearance of the text to be analyzed, which is in Surat al-Naml, which includes more than one story of the old people, it included the success of some prophets in their call for these people and convert their to worshiping God. and it included also the non-response of other people to this call. The research is based on the methodological study of the Sura above by describing the narrative level of Queen Balqis's story only without the other two levels. I mean the surface level and the deep level, because the research is concerned only with the personalities and their transformations as actants that work within a certain narrative program. The research will treat the personalities as subjects with actantial roles.

Keywords: Narrative level; Actantial schema; Sememes; Actors; Actants.

<sup>\*</sup>Imam Kadhim University, Iraq. Received on 13/1/2020 and Accepted for Publication on 2/6/2020.