# فلسفة إنكار الذات عند بوذا اللانفس Anatta

## زيد خالد الزريقات \*

### ملخص

بحثت هذه الدراسة في فلسفة إنكار النفس عند بوذا، من حيث أن مفهوم غياب الأنا أو اللاذات هو من دون شك ما يميز البوذية، إذ وحدها البوذية في تاريخ الفكر الإنساني، هي التي تتجه إلى إنكار مثل هذه النفس أو الذات أو الأتمان أو الروح في مراجعها الأنطولوجية والفلسفية، وتعرّضت إلى تحليل فكر بوذا القائل بأن فكرة الذات هي اعتقاد خاطئ ناتج عن وهم، وهي سبب الأفكار الشريرة مثل: الأنانية والكراهية ومشاعر العجرفة وسبب الحروب، وهدفت الدراسة إلى أن بوذا أنكر وجود الضوء على أبعاد ومنطلقات فلسفة إنكار الذات عند بوذا ونتائج هذه الفلسفة، وخلصت الدراسة إلى أن بوذا أنكر وجود ذات أو نفس أو روح جوهرية لدى الإنسان.

الكلمات الدالة: بوذا، اللانفس، الروح، المعاناة، البوذية.

#### المقدمة

بحسب بعض الفلاسفة وبعض الديانات فإن في كل إنسان جوهر دائم، لا يتغير، وراء هذا العالم الظاهر المتغير، هذا الجوهر أو النفس المنفصلة عن الجسد، التي خلقها الله، تحيا في النهاية بعد الموت حياة أبدية في الجنة أو جهنم. وإن مصيرها مرتبط بخالقها. وبحسب ديانات أخرى فإن هذه "الأتمان Atman" النفس الخالدة تجتاز حيوات كثيرة حتى تتطهر تمامًا وينتهي بها المطاف إلى الله أو البراهمان كما في الهندوسية، أي تؤول مصيريًا إلى المكان الذي انبثقت منه في البداية.

هذه النفس العالمية أو الأتمان أو هذا الجوهر، هي التي تفكر الأفكار وهي التي تحس الأحاسيس، وهي التي تتلقى الثواب والعقاب عن كل الأعمال الصالحة منها والطالحة، وهذا الفهم يسمى فكرة الذات.

إن البوذية وحدها في تاريخ الفكر الإنساني، هي التي تتجه إلى إنكار وجود مثل هذه النفس أو الذات أو الإتمان أو الروح. فبحسب تعاليم بوذا إن فكرة الذات هي اعتقاد خاطئ، لا علاقة له أبدًا بالواقع، وأنها سبب الأفكار الخطرة عن "الأنا" أو "يخصني"، وعن الرغبات الأنانية النهمة، وعن التعلق بالأشياء، وعن الكراهية وسوء النية ومشاعر العجرفة وغيرها من الأفكار السيئة، ولذا فهي تُعدُ منبع كل الاضطرابات في العالم بدءًا من المنازعات الشخصية وانتهاءً بالحروب بين الأمم. وبالاختصار أننا نستطيع أن نسند إلى هذه النظرة الخاطئة كل شرور العالم. (راهولا ص66).

إن مفهوم غياب "الأنا" أو "اللاذات"، هو من دون شك الذي يميز البوذية بشكل واضح عن سائر المذاهب الفلسفية أو الدينية. إنه أيضًا الأكثر صعوبة في الفهم، ذلك لأنه يتناقض مع قناعتنا الأكثر رسوخًا وهي اعتقادنا بالكائن الجوهر ويغيب انطولوجيا الذات كاملة. لم يعد هناك في قلب الكائنات والأشياء شرارة الحقيقة النهائية تلك، فهذا الأتمان أو الروح في البوذية مجرد وهم، لا يوجد مبدأ ائتلافي أو موحد ثابت يمكن وصفه بالأنا، لا فاعل ولا معنى ذاتي. (أن شنغ، ص426).

من المسائل التي تجعلنا نهتم بشخصية بوذا أن تعاليمه تأتي معاكسة للشائع في فلسفات البشر جميًعا أعني غياب انطولوجيا الذات. من هنا تأتي أهمية هذه الدراسة في التعرف على فكر بوذا فيما يخص اللانفس. إذ يرى أن فكرة النفس الخالدة ناتجة عن ضعف الإنسان وخوفه وحاجته إليها ليطمئن ويتعزى. فاتخذ منها حائطًا يستند إليه ثم تشبث بها بتعصب وضراوة. ومن جهة أخرى فإن تعاليم بوذا تسعى إلى تتوير الإنسان وهو يلغي هذا الجهل والضعف والخوف وتلك الرغبة، بل يدمره ويقتلعه من جذوره. لأن فكرة النفس الخالدة، عند بوذا، ليست سوى أفكار خاطئة، وإسقاطات عقلية حاذقة ومغلفة بعبارات فلسفية وميتافيزيقية معقدة. وهذه الأفكار مجذره بعمق في الإنسان ولا يريد أن يفهم أي تعاليم تخالفها مهما كان من شأنه. (راهولا، ص67).

ولقد سعت البوذية نحو توعية الإنسان بحقيقته وجودة وطبيعة الحياة التي يحياها من أجل أن يدرك أولًا أسباب البؤس والشقاء

<sup>\*</sup> قسم الفلسفة، الجامعة الاردنية. تاريخ استلام البحث24/6/24 ، وتاريخ قبوله 2019/9/11 .

الذي يخضع له، وثانيًا من أجل التحرر من هذا الوجود البائس وبلوغ النيرفانا(Nirvana)، أي التحرر الكامل للوعي الفردي. (جفري بارندر ص230).

وتعود البوذية، تأسيسها إلى سدهارتا جوتاما (Siddhartha Gautama) (جوتاما: اسم عائلته) الملقب ببوذا (المستنير) 560-480 ق.م مع اختلاف بسيط بين المؤرخين حول سنة ميلاده ووفاته ويلقب أيضًا بسيكاموني (المعتكف)، وعُرف بأسماء كثيرة أخرى. نشأ بوذا في بلدة كابيلافاستو في الشمال الشرقي من الهند (نيبال اليوم)، وكان أميرًا نشأ مترفًا يرفل بالنعيم وتزوج في التاسعة عشرة من عمره، ولما بلغ السادسة والعشرين انقلبت حياته فهجر أسرته منصرفًا إلى الزهد والتقشف في العيش والتأمل في الكون، حيث استنار تحت شجرة تين بعد صراع مع مارا (Mara) الشيطان. الذي حاول ثنيه عن طريق الحق بوسائل شتى، وبدأ يبشر بمذهبه الداعي إلى تخليص الإنسان من المعاناة التي منبعها الشهوات والتمسك بالذات وبذلك وضع حجر الأساس للصرح الجديد للرهبنة البوذية "سانغا Sangha". (كلود ب. النفنسون ص 36-40).

وأحيطت شخصية بوذا بأساطير كثيرة، لذلك يلزم في البدء التأكد من أن شخصاً يحمل هذا الاسم قد وجد فعلاًن وقد تحقق فعلاً اكتشاف أثر مكتوب عن مكان ولاته ففي عام 1896 اكتشف في كابيلا فاستو وهي مدينة واقعة شمالي بانارس، حيث تحدد الأسطورة مكان ولادة "بوذا"، على عارضة عمود انشئ في القرن الثالث قبل الميلاد، من قبل الإمبراطور البوذي "أسوكا" الكتابة الآتية: "البارولدهنا". إذن القضية تتناول شخصًا تاريخيًا حدد تاريخ موته بيقين كبير، سنة 48ق.م. (قطان ص1، لنفنسون ص36).

وبناء عليه فإن مبادئ تعاليم بوذا الأساسية هي أن يعرف المرء حقًا أن كل شيء زائل، وأن "الأنا" وهم وأن الألم هو رفيق للإنسان، ذلك يشكل العلم بخصائص الوجود الثلاث: المخلوقات لا تدوم، الكائن لا جوهري، الكائن متكيف، هذه هي الحقائق التي ليست سوى المصير المشترك لكل الكائنات. (لنفنسون، ص50).

وإن أقدم الروايات عن حياة بوذا وتعاليمه موجودة في التربيبيتاكا (Tripitaka) أي السلاّل الثلاث. تضم نصوص السلّة الأولى منها والمُسمّاة قواعد النظام (Vinaya-Patika). وأمّا نصوص السلة الثانية المُسمّاة فنضم مواعظ بوذا (Sutta-Patika). وأمّا اللغة التي سجلت فيها المواعظ هي لغة البالي (Pali)، اللغة المقدسة للبوذية(Schweitzer, pp80-82).

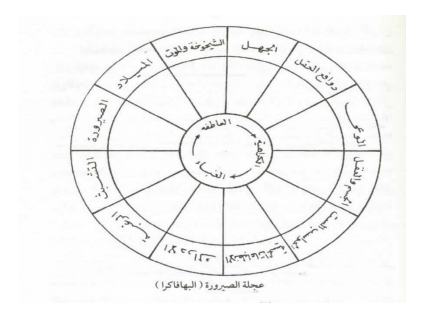
وتحقيقًا للغاية من هذا الدراسة سيتناول الباحث هذا الموضوع من خلال المحاور الثمانية التالية: المقدمة، عجلة الصيرورة، الحقائق الأربعة النبيلة، الطريق المثمن، المعاناة، اللانفس، التناسخ والكارما ثم الخاتمة.

## عجلة الصيرورة البهافكارا"Twelvefold chain of Cusation "Bhavackra"عجلة الصيرورة البهافكارا

ووفقًا للنشوء المعتمد على غيره فإن كل ما هو موجود يتغير على نحو مستمر ويعتمد على كل شيء آخر. والفارق الأساسي بين مذهبي "اللانفس" و "الزوال" هو أن المذهب الأول يشير إلى لا جوهرية النفس، بينما المذهب الثاني يشير إلى لا جوهرية الأشياء في العالم. ويفترض كل من المذهبين بصورة مسبقة نظرية النشوء المعتمد على غيره، وصياغة هذه النظرية على النحو التالي: إذا كان هذا موجود فإن يصبح شيئا ما. 2- من نشأة هذا ينشأ ذاك 3- إذا لم يكن هذا كائناً، فإنه لا يصبح شيئاً ما 4- متى توقف هذا توقف ذاك (Chicko Komatsu, P.196).

قال بوذا عن العالم: "العالم في حقيقته غير ثابت، وأنه متشضي، ولا دوام له، وأنه صائر إلى زوال، من تقابلهم في هذه الحياة سيغادرونها، فلا تحزن؛ لأن هذه هي طبيعة الحياة والعالم". (Komatsu, p28).

وتجنب البوذيون المفهوم الطولي للزمان والمكان، ورسموا الحلقة المتصلة واللامتناهية للتطورات التي تشكل الواقع، وذلك باستخدام ما يُدعى عجلة الصيرورة (البهافكار Bhavackra) وهو ما ندعوه بالشخص، تطبيقًا لنظرية النشوء التابع (أو المعتمد على غيره) على المسار الذي يشكل النفس، حيث توضح أسباب المعاناة. ومراحل الصيرورة التي تشكل الشخص. صيغة من أثني عشر تفرعًا تطبق مبدأ المشروطية على نشوء وانعدام حالات الدوكها، كما هو موضح بالدائرة.(Samyutta, P90).



(Twelvefold Chain of Causation)

ويُرمز إلى المعاناة "الدوكهاDukkha" في دائرة الحياة التي تصورها العجلة بالشيخوخة والموت. الموت يوجد اعتمادًا على الميلاد، ذلك أن الموت يتبع الميلاد، كما يتبع الليل النهار، وبغير ميلاد لن يكون هناك موت، الميلاد بسبب قوى الصيرورة (بهافا Bahava) ينتج الميلاد. وبدورها فإن قوى الصيرورة تعتمد في وجودها على الرغبة، والرغبات تعتمد على الإدراك، والإدراك يتبع الانطباعات الحسية، والتي لن تكون ممكنة دون أعضاء الحواس الست، وتعتمد أعمال العقل والجسم على الوعي، الوعي يعتمد على دوافع الفعل، ذلك أن الوعي هو على نحو جلي نشاط، ودون الدافع للفعل لن يكون هناك وعي، هذه المراحل والتطورات والأنشطة كلها هي التي تشكل حياة الفرد، لا يمكن أن تنتمي إلى النفس إلا لدى وجود الجهل، والجهل يعتمد بدوره على العناصر السابقة في الدائرة، وهكذا تمضي الدائرة بغير بداية ولا نهاية. (Yamamoto, pp.24-26).

وكل عنصر أو مرحلة تجلبه بلا هوادة مراحل أو عناصر أخرى. ويشكل نشوء وسقوط، عناصر الوجود المختلفة المسار المتصل، الذي لا ينتهي، والذي يشكل الواقع. والبشر واقعون في قبضة هذه الدائرة، إذ يولدون، ويعانون، ويموتون، ويولدون، ويعانون ويموتون مرة بعد أخرى، الحياة تجلب الموت، الموت يجلب الحياة، حيث أنهما ليس إلا مرحلتين في العملية الأبدية.ولا تتوقف عملية التجدد إلا بنوال الاستنارة "النيرفانا"، الملاشاة والإفناء للفرد. (شبل، ص331)

النيرفانا ومعناها على وجه الخصوص "الانطفاء"، انطفاء المعاناة المكونة لشروط الحياة، أو الإنعتاق من شروط الحياة وخصوصًا المعاناة.

قال بوذا: "النرفانا هي حالة من الإسترار النفسي، الروحاني الذي يصعب تحديده". (محمد حسن، ص133).

أذن الوجود هو تغيّر دائم سيّال، لإثبات ولا جوهرية إلّا في اللحظية أو الآنيّة المتبدلة، ليس الثبات والدوام إلا أمران ظاهريان وليسا قائمين في باطن الأشياء، وما هما إلا صورة تخلعها الصلة الطارئة والزائلة التي تقوم بينهما، ولذا فإن عجلة الصيّرورة الشاملة التي تقضى باعتماد كل الأشياء على بعضها البعض تلغى فكرة الجوهر الثابت المستقر الدائم، وهذا هو معنى نظرية النشوء.

# الحقائق الأربعة النبيلة:

أعلن "بوذا" "الدهارما" "Dharma" (الحقيقة الكاملة لتعاليم بوذا وسبيله) في احتفال كبير في ساحة الغزلان في حديقة "بنارس"، حيث أعلن عن الطريق الوسط الذي يحفظ عقل وجسد المريد، فيفوز بالحكمة، وهو الطريق العدل من يعرف الحقائق الأربعة النبيلة والممر ذي الثماني شعب، يمشي في الطريق المستقيم، طريق الخلاص الموصل إلى "النيرفانا"، التي يتم التخلص فيها من المعاناة، وينعم فيها بالسعادة والطمأنينة، ولا تتحقق للمريد إلى إذا وجد الحقيقة بعد نكران الذات. (سابا نجيل بوذا، ص55-61).

يرى بوذا أننا نعيش في عالم خدّاع مليء بالآلام والأحزان، فهو في صيرورة دائمة مستمرة، (هذا رأي هيراقليطس)، وليس فيه

إلا حوادث وظواهر متغيره على الدوام ما عد حقائق أربعة (الحقائق الأربعة النبيلة). (فضل الله، ص133).

وصحيح أن بوذا كان يقوم بتعليم الناس أن إزالة أسباب المعاناة ستؤدي إلى إزالة المعاناة، ولكن لا ينبني على هذا أنه ذهب إلى القول إن اللاوجود هو طريق اللامعاناة، لكن إذا لم تكن هناك ذات أو نفس أو "أنا" فلن تكون هناك معاناة، ذلك أن المعاناة هي دائمًا معاناة ذات، وهي دائمًا تنتمي إلى شخص ما. وعليه بنى بوذا فلسفته على أن هناك في الواقع أربعة حقائق نبيلة: (كارل ياسبرس، ص76):

وقال بوذا: "الذي لا يتدبر الحقائق الأربعة النبيلة، يستمر في ألم الولادة والموت، في صحراء الجهل، يخدعه سرابها ويغوص في خطيئته متألمًا". (سابا انجيل بوذا، ص131).

## وهي كما يلي:

1- الدوكها (Dukkha) أي المعاناة: هناك معاناة كل الوجود الفاني الذي يتسم بالألم، قال بوذا الحقيقة النبيلة عن المعانة "دوكها" هي هذه: "الولادة معاناة، التقدم في السن معاناة، المرض معاناة، الموت معاناة، الغم والنحيب، الألم، الشعور بالمرارة والقنوط معاناة، صحبة البغيض معاناة، الانفصال عن السار معاناة، حرمان الإنسان مما يريد معاناة، بإيجاز المجاميع الخمس للتعلق بالحياة معاناة وهي (الجسد، الأحاسيس، التمثلات والأفكار، والمعرفة التي تشكل الأنا). (Christmas Humphreys, p.90). يرى بوذا أن معاناة الإنسان تطغى على مساحات الفرح القليلة التي يحياها الفرد، لدرجة أن الإنسان ليتمنى أنه لم يولد قط. لقد

يرى بودا الله معاده الإسال لطعى على مساحات العرح العليله التي يحياها العرد، للرجه ال الإسلال ليلمنى الله لم يولد قط. فلا ذرفت دموع كما قال بوذا أكثر من مياه البحار الأربعة. أن محدوديات الغرد تقود إلى المعاناة، أن الخوف يستحوذ على كل البشر، في كل لحظة الإنسان مهدد بالموت وهو غافل. قال بوذا: "ليس في السماء ولا في أعماق المحيط، ولا في كهوف الجبال، ولا في مكان تلجأ إليه دون أن يستحوذ عليك الموت". وأضاف: "أنه لا أحد يمكن أن يهرب من حقيقة الموت، إنها الحقيقة العالمية الناصعة. وقال بوذا: "كل من له بداية فإن له نهاية، وأن الانحلال متأصل في صلب الأشياء، فأعملوا على خلاصكم بإستنارة". (Dumoulin pp5-6)

2− السامودايا (Samodaya)للمعاناة أسباب: الرغبة والشهوة والعطش الدائم لإشباع الملذات. قال بوذا في تفسيره للحالات المولدة للمعاناة: "أنها هذه التوق ترشنا "trishna" المولد لإعادة الوجود وإعادة الصيرورة، المشدود للجشع الانفعالي. الواجد مَسرّة نضرة مرّة هنا ومرّة هناك، لاسيما التوق للملذات الحسية، والتّوق للوجود والصيرورة، والتّوق إلى اللاصيرورة، إبطال الذات". (المرزوقي، ص234)

قال بوذا: "إليكم أيها الرهبان حقيقة مصدر العذاب: إنها الرغبة في الوجود، المفضية من تجدد إلى تجدد، الرغبة في اللذة، الرغبة في الرغبة، الرغبة، الرغبة في العابر الفاني، إذ لا شيء خالد في الحياة". (لفنسون، ص47).

3- النيرودات (Niroda) يمكن القضاء، على المعاناة بالتخلص من أسبابها وهي كف الرغبة أو وضع حد للرغبة الفردية، أي وقف دوكها، إذا كان التوق الأثاني هو المُولِّد للمعاناة يمكن نيل الحرية بإزالة ذلك التوق، حيث قال بوذا: "الحقيقة النبيلة لإيقاف المعاناة هي هذه: "الإيقاف الكامل لهذا التوق تحديدًا، التخلي عنه، إنكاره، الانعتاق منه، الانفكاك عنه".(Humphreys, p92).

قال بوذا: "إليكم أيها الرهبان، حقيقة إزالة هذا العذاب، إطفاء هذا العطش بإلغاء اللذة أولاً عن طريق طردها ورفضها والتخلص منها وعدم ترك أي مكان لها تحل فيه". لنفنسون، ص48).

4- هناك طريق (Magga)،السبيل إلى القضاء على المعاناة أو لإيقاف الدوكها وهو الطريق ذي الثماني شُعب، حسب كلمات بوذا "الحقيقة النبيلة للطريق المفضي إلى إيقاف المعاناة هي هذه. أنها ببساطة الطريق الثماني النبيل، وتحديدًا، النظرة الحق، الفكر الحق، الكلام الحق، الفعل الحق، المعيش الحق، والجهد الحق، والتنبه الحق، والتركيز الحق". (المرزوقي، ص 48).

### الطربق المثمن

الطريق الأوسط أو الثماني شعب (The Eightfold Noble Path) يرتكز هذا الطريق على ثلاثة الطريق على ثلاثة أسس هي الأخلاق، التأمل، الحكمة، ولا يتطلب اتباعها بالترتيب أدناه، لكن يتم ممارستها كوحدة واحدة. وهي مرتبطة ببعضها، وتساند كل واحد منها الأخرى، وهي كما يلي:(Hsueh-Li-Cheng, p82).

1- النظرة الحق: تكمن في رؤية الأشياء كما هي عليه بالاستبصار المباشر، الإنارة الكاملة للأشياء تمامًا كما هي، وليس كما تتحدد بالمفاهيم والنظريات، حيث يكشف أنها جميعًا من طبيعة النشوء المعتمد على غيره. أي رؤية حقيقة النشوء المعتمد على غيره وكذلك فهم الحقائق الرباعية النبيلة (جون كولر، الفلسفات الأسيوية، ص126). أو فهم طبيعة العالم والموقف

الإنساني. (بارندر، ص224).

- 2- الفكر الحق: بالنظرة الخاطئة للواقع، سيظن الإنسان خطأ أن التشبث بما يساهم في نفس "ذات" منفصلة ودائمة، وتجنب ما يهددها، سيجلب له السعادة، لكن هذه النظرة المتجذرة في الجهل تولد التوق والكراهية والعنف، لكن من يرى كل الأشياء بما هي عمليات النشوء المعتمد على غيره، يفكر بصواب، بأن إنماء الحب والتعاطف مع كل الكائنات سيجلب له السعادة. (جون م.كولر، الفلسفات الآسيوية ص.126). أو الموقف الذهني الداخلي الحق. (بارندر، ص.226).
- 3- الكلام الحق: النظرة الحق والفكر الحق يمهدان الأساس للسلوك الأخلاقي المتضمن للكلام الحق والفعل الحق، والمعيش الحق، الكلام الحق يعني تحاشي أي كلام قد يسبب أذى للشخص نفسه أو غيره، والتكلم بصورة مُرضية، تساعد على دحر المعاناة، تمنع قاعدة الكلام الحق: الكذب، الافتراء تشويه السمعة، الكلام المسبب للكراهية، والغيرة، والعداوة، الكلام الفظ، اللغة غير المهذبة، القيل والقال، يعنى الكلام الحق قول الحقيقة. (جون، م. كولر، الفلسفات الآسيوية، ص127)
- 4- الفعل الحق: يعني عدم القتل أو الإيذاء أو السرقة أو الخداع، أو السلوك الجنسي اللاأخلاقي، توجيه أفعال الإنسان لتطوير السلام والسعادة من خلال الأحجام عن إلحاق أي أذى بالكائنات الحية. (جون م. كولر، الفلسفات الآسيوية، ص127).
- 5- المعيشة الحقة: المعاش الحق يعني طريقة كسب العيش، هذه القاعدة تحظر المهن المسببة لأذى الآخرين، مثلاً الخمر والمخدرات التي تذهب العقل، صنع السموم واستخدامها، قتل الحيوانات، البغاء، الرق، أي كسب الإنسان عيشه بوسائل جديرة بالاحترام. (جون ز.كولر، الفلسفات الأسيوية، ص128).
- 6- الجهد الحق: يتطلب منع حالات الذهن الشريرة والفاسدة من النشوء، والتخلص من حالات الذهن الشريرة الموجودة أصلًا، وتكوين حالات ذهن خيرة، وتطوير حالات الذهن الخيرة الموجودة أصلًا. (Humphreys, p.115).
- 7- التنبه الحق: التنبه لكل فعاليات الإنسان، فعاليات الجسد، الإحساس والشعور، الإدراك، التفكير والوعي، أي فهم ماهية هذه الفعاليات وكيفية نشوئها واختفائها أو السيطرة عليها. (جون م.كولر، الفلسفات الآسيوية، ص129).
- 8- التركيز الحق: تركيز الوعي لتمكين الإنسان من الرؤية بعمق، الخلاص من الشهوة، والإرادة الشريرة، الكسل، التوتر، الشك، التركيز على الرؤية النافذة، المضي لما وراء الفعالية الذهنية المسؤولة عن شعور البهجة، ثم الاتزان التام ويقظة كلية. (جون. م. كولر، الفلسفات الأسيوية، ص 129).

قال بوذا: "هذه المعاناة تم فهمها تمامًا، هذا الأصل للمعاناة، تم التخلي عنه، هذا الإيقاف للمعاناة تم بلوغه، هذا الطريق المؤدي إلى إيقاف المعاناة ثم اتباعه: هكذا كانت الرؤية، والمعرفة، والحكمة والعلم، والنور، التي أشرقت في داخلي عن الأشياء التي لم أسمع بها من قبل". (Kollel and Koller pp 195-196).

وبناء عليه، فإن تلك المبادئ الثمانية، إذ قام الإنسان بتطبيقها تطبيقًا صحيحًا، سوف يصل إلى حالة النيرفانا وهي الطمأنينة والانطفاء، وتلك هي غاية فلسفة بوذا ومقصدها.

#### المعاناة Dukkha:

السمات الرئيسة لفلسفة بوذا هي أن الحياة كلها معاناة (Dukkha) وأنها فانية، أن الكل زائل أو أنيكا (Anicca)، أي عدم الدوام: لا شيء يمكن أن يبقى نفس الشيء، أو أن يظل على حاله، فالكون كله هو في حالة تدفق مستمر، والناس لا ينظرون إلى الأشياء على أنها دائمة إلا على سبيل الخطأ، وهذا يقودونا إلى الحقيقة الأخرى وهي الأناتا (Anatta)، وهي التي تقول إنه لا توجد روح دائمة، ثابتة وحقيقية (Atman) داخل الفرد الإنساني. (لفنسون، ص55-56).

ويرى بوذا أن الناس في حمقهم يعتقدون في وجود مثل هذا الكائن الحقيقي الذي لا يتغير داخل كل فرد. إنهم يفكرون ويتصرفون على هذا الأساس فيحارب بعضهم بعضًا للدفاع عن تلك الأرواح الفردية الخالدة المزعومة أو لإنقاذها، قال بوذا أن الشخص ما هو إلا التحام زمني مؤقت لخمس مجموعات من العوامل أو الخندات(Khandhas)، وهي: 1- الصورة البدنية 2- الإحراك الحسى 4- الإرادة 5- الوعى. (ان شنغ، ص426).

قال بوذا: "أيها الرهبان، هذه هي حقيقة المعاناة: الولادة معاناة، الشيخوخة معاناة، المرض معاناة، الموت معاناة، الاتحاد مع لا نحب معاناة، والانفصال عمن نحب معاناة، وعدم إشباع الرغبة معاناة، التعلق بمكونات الجسد والعقل معاناة" (Komatsu, p12).

ويرى بوذا الذي حمل على الأنانية والرغبة والتشبث بالحياة أن قيود العبودية أو التناسخ ناشئة عن التمسك بالحياة، وأن هذا التمسك مؤسس على خطأ نظري، ربما أمكن أن تكون الأنانية مفهومة، لو كان للأنا وجود حقيقي، لكن الاعتقاد في الأنا ناشئ عن جهل، لأن الجسم يتحول إلى عناصر وكذلك الفكرة، وهذه العناصر ليس لها إلا وجود نسبي. (بول أوراسيل، ص120).

لذا، لما كنا نعتقد بثبات ودوام هذا العالم، نصدم عن جهل، في أحلامنا، وتصوراتنا، ورغباتنا، وأمانينا، عندما نجد أنفسنا نتخلى قسرًا وقهرًا عن أشياء نحبها ونتمسك بها، محاولين الاحتفاظ بها، مع أنها في طبيعتها عابرة زائلة. نحن نريد لمتعنا الثبات الدائم والاستمرار، في عالم لا ثبات له ولا استقرار. ومن هنا سر شقائنا، وكل الآمنا، وأحزاننا، ويرى فضل الله أن البوذية في تناقض حين تقول أنه لا حقيقة ثابتة للعالم، وأنه في صيرورة دائمة، وقياسًا على ذلك يجب التسليم أن الآلام والأحزان التي تؤلف بعض ظواهر هذا العالم المتغير، لا حقيقة لها أيضًا. (فضل الله، ص133-134).

وبوذا في رفضه ما اعتقد أنه وهم الذاتية selfhood، الذي ينبغي أن يبدد بواسطة الأنظمة الأخلاقية والتأملية للحياة البوذية، قد أكد على حقيقة عالم أوسع للوجود لا ينحصر داخل حدود "الأنا" أو "ذاتي" أو "ملكي". لقد ألحّ على الناس مُبينا أهمية تدمير هذه النظرة المتمركزة حول الذات Egocentric، وذلك لكي يستطيع الناس أن يعيشوا حياة أوسع وأكثر حرية، وهي الحياة التي تتجاوز الحدود الضيقة لرغبات الفرد وشهواته، هذه الحياة المتعالية المتحررة من الرغبة هي النوفانا (Nirvana). السعي نحو هذه الحالة المتعالية هو الذي يزودنا بكل دافع ضروري للكفاح الأخلاقي، طبقًا لبوذا الذي قال "تعال وانظر "Ehi Passiko") (بارندر ص 229-23).

قال بوذا:"إن العقيدة التي تراءت لي وهي منظورة الآن، العقيدة التي لا يتناولها زمان ولا مكان، لا ترتكز على السمع بل على تعال وانظر". (سابا انجيل بوذا، ص63).

تعال وانظر: بمعنى أن تعاليم بوذا ليست نظامًا فلسفيًا بالمعنى العام وإنما طريق ونهج حياة. بوذا، هو ببساطة الذي سار وخبر هذا الطريق، وعلّم ما خبره واكتشفه، أنه نهج عملي، مثل قارب يعبر نهر الحياة من شاطئ الخبرة الدنيوية، والجهل، والرغبة والمعاناة إلى شاطئ الحكمة السامية، وهي التحرر من قيود المعاناة. (4-3 Dumoulin, p.).

النيرفانا Nirvana تعني إطفاء الشمعة، أي قتل الرغبات والغرائز، حتى لا تكون عبدًا لشهواتك وغرائزك، أي إطفاء النيران ليختفي اللهيب؛ لأن الرغبات والغرائز، هي مصدر التعاسة وسبب العذاب والشقاء، وهكذا فإن رسالة الفلسفة البوذية هي الدعوة لإدراك الوعي، فالبوعي تولد نقيًا طاهرًا، تولد حرًا من دون "الأنا". (اوشو: لقاءات مع أناس استثنائيين، ص10-16).

ما أساس الاعتقاد بوجود ذات أو أنا؟ هذا هو السؤال الذي يكمن في قرار التحليل البوذي للذات، الذي يتم القيام به لانتزاع الأوضاع التي تعتمد عليها المعاناة من جذورها. إن نظرية الأناتا Anatta تشير إلى "اللاذات" أو إلى "الأنا" التي تنعتق من المعاناة ويتم الوصول إليها بالتغلب على التعلق بـ "الأنا" وعلى نحو ما قال بوذا: "من هنا أقول إن تاثاجاتا قد حقق الخلاص وتحرر من التعلق بقدر ما في من تخيل أو إثارة، أو تفكير مُتباهٍ حول الأنا أو أي شيء يتعلق بالأنا، وتلاشٍ، أو توقف، أو تم التخلي عنه، والتنكر له". (جون م. كولر ص220 الفكر الشرقي القديم).

ينطلق بوذا من الذات المدركة لنفسها على أنها الألم المحض، وأن الحياة ألم، لأن الحياة هي في تغير دائم، والذات أيضًا، هي التغير الدائم واللاثبات، وبتغير هذه الذات الدائم، يصعب تحديدها، وبالتالي يصعب كسب ماهيتها، وهي هنا تنقلب في تبدلاتها إلى الصفر، إلى اللاذات، الأنا هي اللاأنا، تلك عقيدة اللانفس أناتاAnatta، يقول بوذا "يا أخوتي كل شيء إلى زوال لا شيء باق، لا شيء ثابت الأحوال". (محمد حسن، ص270).

دخول الذات في اللاذات، يعني انعدام ما هوية الذات، الذات التي لا تتمتع بأدنى درجة من الثبات والماهوّية، يتحدث بوذا عن حيوات سابقة، عن مفهوم التناسخ فالذات هي اللاذات، وهي المتغيرة التي تعيش حيواتها السابقة في تَولّدات سابقة. وبالتالي، فإن لكل سبب مسبب، إن لكل شيء عِلّه أو عِللًا وله نتيجة على كل الصعد، ومن هنا لا ثواب ولا عقاب، إننا نتحمل نتيجة كل عمل من أعمالنا، وتكرار حيواتنا السابقة، في حياتنا القائمة، هو نتيجة لأخطائنا السابقة، على أمل تجاوزها. (على زيعور 272-273)

نلحظ هنا أن النفس تنتمي إلى طبيعة التطور، فليست هناك خطوط حادة تفصل بين الماضي والحاضر والمستقبل، وذلك أن الماضي والحاضر والمستقبل لا تنطلق إلا من منظورات معينة متعسفة، ينجم عنها تأكيد (الشيئية) وليس الطبيعية التطورية للواقع، يمكن إدراك هذا من ملاحظة أن ما نسميه بالشخص، ما أن يولد حتى يبدأ بالموت، ومسار العمر الذي يصل ذروته بالموت كان قد بدأ بالفعل أثناء الحمل، ولكن في الإطار نفسه فإن مسار العمر والموت هو أيضا جزء من عملية الحمل والميلاد. إن الجهل بهذا المسار وما يعقبه من تقطيع التطور إلى شرائح، يُنظر إليها على أنها مستقلة إحداها على الأخرى، يكمن، أساسًا في قرار التشبث والتمكن اللذين يفضيان بصورة حتمية إلى المعاناة، وذلك يعني أن الفرد ليس على الدوام، على انسجام مع الواقع. (جون م. كولر، الفلسفات الآسيوية، ص216–217)

بالتأسيس على ما سبق، فإن حالة الدفق المستمر أو السيلان الضروري لعالم الأشياء الكونية، معناه امتناع الثبات، فالصيرورة بما هي قانون العالم والكون تنفي الحقيقة الثابتة سيما إذا كانت تخص الإنسان وإن وجاداته، فالذات الإنسانية لا ترتسم حقيقتها ألّا مع التغير، هذا هو القانون الثابت.

### اللانفس Anatta

تندرج المضامين الفلسفية الرئيسية للتعاليم الأخلاقية – الدينية للبوذية في مذهبي اللانفس أناتا (Anatta) والزوال أنكا (anicca). وكل من هذين المذهبين يدعمه بدوره مبدأ النشوء المعتمد على غيره (Dependent Origination)(باتيكا سابوبادا (Patica Samuppada). وهو أساس كل الفكر البوذي. (جون م.كولر، الفلسفات الأسيوية، ص147).

ويتناول بوذا الواقع بدعوتين كبيرتين لا انفكاك لإحدهما عن الأخرى، وأما الأولى فهي مقولة بأن ليس شيء من العالم أو الكائنات البشرية بجوهري جوهرية قصوى، وليس لشيء طبيعة باطنة ولا "ذات". وأما الأخرى فما يستنبطه من عدم وجود شيء باطن في طبيعة العالم أو الكائنات البشرية، وقوله بأن ليس شيء من الأشياء مكونًا من أشياء موجودة بذاتها لكل منها جوهر، بل من كيانات سريعة الزوال يفتقر بعضها إلى بعض في الوجود والفهم، فالعالم سريع الزوال، وليس توجد ذات، وظهور الأشياء جميعًا إنما هو بافتقار بعضها إلى بعض، "باتيكا ساموباد" أو النشوء المعتمد على غيره، وهذه لها موضع اللب في ما نشأ من الميتافيزيقيا البوذية، وأما فحوى الدعوى فهو أنه ليس في العالم شيء هو ما هو بدون الرجوع إلى الأشياء الأخرى، ولا يمكن تفسير شيء بدون تمييز نسبته إلى غيره من الأشياء وانتهى ببوذا إلى القول بأن الأشياء خاوية (شونيا ومعناه الفناء "صفر").

يرى بوذا أن الأشياء مُتداخلة، مُتحايثة ومُتماهية، كل شيء هو في الآخر، يدخل فيه ومتعاون معه على إنجاز نفسه. في تجاوز نفسه نحو الآخر الجديد، هذا هو قانون الأحداث المرتبط المتعلق ببعضه (Patica Samuppda) "مبدأ النشوء المعتمد على غيره"، وما يحدث على مستوى الطبيعة يحدث على مستوى الذات الإنسانية. فالكل في عالم التبدل. (Chales. A Moore, p.353).

قال بوذا: "إن مبداء النشوء المعتمد على غيره "dependent Origination "Patica Samuppada" لم أوجده انا ولا أحد غيري، إنما هو موجود في العالم دائمًا، وأنا تاثاجاتا "بوذا" قد الهمت هذا القانون وأعلنته وعلمته وكشفت عنه لمصلحة البشر، ونحن جميعًا خاضعون لهذا القانون". (Chiko Komatsu, p195).

ما يقوله بوذا أن العالم غير مصنوع من كيانات ثابتة ولا دائمة، وأن الشخص أو الفرد الذي نَعدّه ذاتًا، ليس إلا عَقد منظوم سيّال من الأحوال العقلية والأخلاقية والبدنية ليس فيه ذات أزلية تقيم وحدته، عندئذ نتساءل عن صاحب الرغبة، من يرغب ولأجل من، ما دام ليس من ذات دائمة؟ فالمرغوب فيه والراغب موضع نظر كلاهما. إن عقيدة الظهور بالافتقار "باتيكا سابوبادا" تصبح المفهوم الأساسي عند بوذا، وليس الثبات والدوام إلا أمران ظاهريان وليسا قائمين في باطن الأشياء، وما هما إلا صوره تخلقها الصلة الطارئة والزائلة التي تقوم بينهما. (برادساد ص27-28).

يتفق البوذيين على أن مذهب الأناتا هو من التعاليم الأساسية والحقة التي قال بها بوذا، وقد طرحت هذه المشكلة نفسها باعتبارها مشكلة حادة، لأنه ما لم يكن هناك نوع من الهوية للشخص، فلن يكون هناك أساس للتمييز بين شخص وآخر أو بين الجاهل والشخص المستنير. ومع ذلك فإن البوذية تمضي للتأكيد على أنه في صميم الوجود الفردي، وبدلًا من جوهر دائم لا يتغير، أو روح، هناك تيار من العناصر المتفردة، المتدفقة على نحو مستمر من الإحساس، والوعي، والشعور، ودوافع النشاط، والعمليات البدنية. وهذه العناصر المتحركة على نحو مستمر تؤدي توهمًا إلى نشأة مظهر لنفس دائمة. (كولر، الفكر الشرقي القديم، ص 228، 231).

واستشعر البوذين هذه المعضلة فقدموا فهمًا لاستمرارية الفرد وتمييزه، من خلال عدد من النظريات ومنها: أن تجميع العناصر والقوى المكونة للشخص تفسر الخصائص التي تميز شخصًا عن آخر، وهذا الشخص هو الذي يعلل إضفاء الطابع الفردي على العمليات بحيث يمكن تمييز الأشخاص الأفراد والأشياء المفردة الواحد من الآخر. والشخص بسلوكه ودرجة وعيه يحدد مكانته جاهلًا أو مستنيرًا وهو مسؤول عن تنسيق أنشطة العمليات الذهنية المختلفة المندرجة في المعرفة والفعل. (كولر، الفكر الشرقي القديم، ص228، 231).

الإنسان طبقًا للتصور البوذي، ليس إلا كائنًا مركبًا، دائم التغير والتصور وهو يتكون من خمسة عناصر .1- البدن، 2- الأحاسيس، 3- التصور، 4-العقل، 5-الوعي، وأما الوجود الفردي أو الشخصي في نظر البوذية، فهو أشبه ما يكون بالعربة التي

يجرها حصان. فهي في حقيقة أمرها، ليست إلا مجموعة من الأخشاب والمسامير وبعض المعادن، ركبت بطريقة معينة، ثم أعطيت هذا الاسم، دون أن يعني ذلك وجود جوهر مستقل وثابت، وتتابع مراحل الحياة الإنسانية، من الطفولة إلى الشباب إلى الكهولة، فالشيخوخة، يجعل من الصعب، النظر إلى الشخصية الفردية، على أنها كيان مستقل، متميز، يتمتع بالديمومة والثبات. لذا فإن البوذية تتكر الاعتقاد بالهوية أو الذاتية. لتحقيق الخلود الكلي بالمفهوم البوذي، لا بد للإنسان من التخلص من خصائصه الفردية: ميول، رغبات، عواطف... التي تربطه بهذا العالم الموهوم، الذي هو كناية عن خديعة كبرى. لا بد له من التخلي عن كل ما هو عابر ومؤقت، حتى يستبعد من كيانه كل خصائص الشخصية. (فضل الله، ص135).

ويدعو بوذا إلى نكران الذات والتخلي عن علائق العالم المادي، لأن طريق الخلاص هو إطفاء نيران الشهوات والغضب، ويربط بوذا الولادات المتكررة بسلاسل الرغبات، إذ تتولد المطامع والأنانية ويحدث هذا بوجود الذات. وحيثما وجدت الذات لديه فقد الحقيقة، إن وجود الذات وهم، وليس في العالم ريب ولا رذيلة ولا خطيئة إلا من الذات، ولا تجتمع الحقيقة والذات لأن الذات باطلة. (سابا انجيل بوذا، ص50، 273).

شعور الإنسان بوجود نفس خالدة أو روح هذا الوهم يزول عند التعرف على المجموعات الخمس Skandhas التي تشكل الإنسان "ETRE" أو "الشخص العاقل" أو "أنا" وفقًا للبوذية. تتكون العناصر الخمسة "Skandhas" من 1- الجسد. 2-الحواس. 3-الإدراكات. 4-التشكيلات العقلية. 5-الوعي، وهي مترابطة لا يمكن تصور العناصر الأربعة الأولى في غياب العنصر الخامس. (جون م. كولر، الفكر الشرقي القديم، ص229).

وهذه العناصر المُكوّنة للشخص هي بدورها عابرة ومتدرجة في الوقت ذاته وذلك بالنظر لتحول الصيرورة المستمر. من هذه الزاوية تنطبق حتمية اللاديمومة أيضًا على الأنا التي لا يمكن لها أن تُشكل استثناءً في عالم لا شيء ثابت وأبدي فيه سوى التغير والتحول، وإن الاستمرارية الفكرية والذاكرة تعززان الوهم في إمكانية الوجود الدائم للأنا. (لفنسون ص، 54).

وإن ما يطلق عليه اسم "كائن" أو "شخص"، أو "أنا"، هو فقط تركيبة قوى أو نشاطات جسمانية وعقلية هي في تبدل دائم وصيرورة مستمرة. وتنقسم إلى خمسة زُمر أو مجاميع Skandhas. كفئات أساسية للنفس التجريبية. ثم تحلل هذه الفئات إلى مكونات جزئية أو دارمات "Dharmas". (جون، كولر، الفكر الشرقي، ص229) وكما يلي:

1- الصفات المادية والعمليات البدنية Rupa: هي العناصر الأربعة: التراب، الماء، النار والهواء، أي الصلابة والميوعة، والحرارة والحركة، ومُشتقات هذه العناصر وتحت هذه العناصر، الأعضاء الخمسة المادية للأحاسيس، ومنها كيفيات المادة والأشياء التي تتعلق بها في العالم الخارجي من شكل وصوت ورائحة وذوق، ومن العوارض المادية المختلفة كالمكان والحركة والتآكل والتغير والتبدل، وكذلك النوايا والأفكار والمفاهيم التي ترتبط بمجال الأمور العقلية، أي ميدان المادة كله، الداخلي والخارجي، وهو ما نُسَمية المجموعة أو الزمرة المادية.(Komatsu, p315).

2- مجموع أو زمرة الأحاسيس أو الشعور Vedanta:كل الأحاسيس مشمولة في هذه المجموعة السارة وغير السارة والحيادية التي نشعر بها في احتكاكات أعضائنا الجسدية وعضونا العقلي مع العالم الخارجي، وهذه على ستة أنواع: أحاسيس متولدة من اتصال العين مع الأشكال المرئية، والأذن مع الأصوات، والأنف مع الروائح، واللسان مع الطعوم والجسد مع الأشياء الملموسة. ثم الحاسة السادسة فهي التذكر، أي اتصال العضو العقلي (الذي يشكل القدرة السادسة في الفلسفة البوذية) مع الأمور العقلية من نوايا وأفكار. (راهولا، ص34).

3- مجموعة أو زمرة التمييز أو العمليات المكونة للإدراك Sanna: هي الصور الذهنية للأشياء المحسوسة التي ترد للذهن عن طريق الحواس.كما في حال الأحاسيس، فإن الإدراكات الحسية هي أيضا على ستة أنواع مرتبطة بالملكات الداخلية الست والأشياء الخارجية الستة. وهي ناتجة عن علاقة ملكاتنا الست مع العالم الخارجي. تلك هي الإدراكات الحسية التي تتعرف على الأشياء الجسدية والعقلية. (راهولا، ص34)

4- مجموعة أو زمرة التشكيلات العقلية: وهي ما يتصف به الفرد من ذكاء وغباء، ومن غيرية وأنانية، ومن استقامة، أو فسق، (عبد العزيز، ص63). أو العمليات المكونة لدوافع الفعل الواعية وغير الواعية "Sankhara" هذه الزمرة تتضمن كل الأعمال الإرادية الصالحة والطالحة. وما هو معروف بصورة عامة تحت اسم "هارما "Harma" قال بوذا: "أيها البهيكوهو" ما أسميه هارما هو الفعل الإرادي باعتباره ناجمًا عن الإرادة، وهو ينفذ بواسطة الجسد والكلام والعضو العقلي. مهمته أن يوجه الفكر في جو الأعمال الصالحة أو الطالحة أو الحيادية". (راهولا ص34). (Komatsa, p315).

5- المجموع الخامسة هي مجموعة أو زمرة الوعيVinnana: وهي القوة العاقلة الواعية.الوعي Conscience هو رد فعل،

جواب، يرتكز على الملكات الست (العين والأذن والأنف واللسان، والجسد والعقل)، وغرضه واحد من الظواهر الخارجية المناظرة لهذه الملكات (إشكال مرئية، أصوات، روائح، طعوم، أشياء ملموسة، وأمور عقلية أي أفكار ونوايا). (راهولا ص35).

وهذا ما قاله بوذا عن الوعي جوابًا على سؤال أحد تلاميذه: "لمن سمعتني أعلم المبدأ بهذه الطريقة، ألم أفسر الوعي بطرق كثيرة بأنه وليد الظروف؟ فلا ولادة للوعي بدون ظروف، إن الوعي يأخذ أسمه بحسب الظروف الذي ولد فيه. فبسبب العين والأشكال يولد وعي يسمى وعي السمع، وبسبب الأنف والروائح يولد وعي يُسمّى يولد وعي السمع، وبسبب الأنف والروائح يولد وعي يُسمّى وعي الشم، وبسبب اللسان والطعوم يولد وعي يُسمّى وعي التذوق، وبسبب الجسد والأشياء الملموسة يولد وعي يسمى وعي اللمس، وبسبب العضو العقلي والأشياء العقلية يولد وعي يُسمّى الوعي العقلي". (راهولا، ص36)

الخلاصة: تلك هي المجموعات الخمسة. وما نمسيه: "كائنًا أو شخصًا" أو "أنا" إنما هو تسمية مريحة، نلصقها إلصاقًا على تركيبة هذه المكونات الخمس. وهي ليست دائمة، وإنما هي في حالة تغير دائم. حيث قال بوذا: "كل ما هو غير دائم هو دوكها". وهذه مجموعات الارتباط الخمس هي "دوكها"، وهي لا تبقى ثابتة لثانيتين متعاقبتين. فهنا ألا تساوي أ، إنها في تدفق من الظهور والاختفاء الفوريين. هذا التحليل يدمر فكرة النفس الدائمة والمستقلة، فلا يوجد أي مكان للذات أو الآنا، وإنما توجد العناصر اللاشخصية وحدها، في اقتران وتطور مستمرين، مؤدية إلى نشوء مظهر أو وهم نفس باقية. (جون م.كولر، الفكر الشرقي، ص231).

وهذا ما أكده بوذا حيث قال: "أيها البراهمانا" الأمر تمامًا مثل نهر جبلي يذهب بعيدًا ويجري بسرعة جارفًا معه كل شيء. فليس من لحظة ولا برهة ولا ثانية يتوقف فيها عن الجريان، بل يمضي جارياً ومستمرًا بدون انقطاع. وهكذا الحياة البشرية، أيها البراهمانا، شبيهة بهذا النهر الجبلي". أو كما قال بوذا لراتباهلا: "العالم فيضان مستمر وهو دائم الجريان". (راهولا، ص38).

وعليه نرى إن المجموعات الخس المجتمعة التي نسميها "كائنا" هي دوكها، بل "سامكهارا دوكها" (أي الجسد المركب إذا انحل) وليس من "كائــن" آخر أو "أنا" يقف وراء هذه المجموعات الخمس التي تحقــق دوكها، كمــا قال بوذا غوتاما: "الألم وحده موجود، لكن لا وجود لأي متألم، الأفعال موجودة، ولكــن لا وجــود لأي فاعل"، أي ليس من محرك ثابت وراء الحركة، بل توجد حركة فحسب، وليس صحيحاً أن نقول إنـها الحياة هي التي تتحرك، فالصحيح. أن الحياة والحركة هما الشيء ذاته. وليس من فكرة وراء الفكر هو الفكر نفسه، ونلحظ هنا أن هذه الفكرة البوذية في تعارض تام مع "أنا أفكر إذا أنا موجود". (الديكارتية). (راهولا، ص38)

ويقول بوذا: "لنفرض أنه كان أتمان أو النفس الأولى التي تتصرف في عملها بحسب شعورها، فلو حدث وأغلق عليها باب الشعور أو الطريق المؤدية إليه، أكانت تقدر أن تستيقظ وتتعرف على ما هو لها من حسن وبشع؟ أكان يمكن أن تسمع صوتًا حسنًا لو تعطلت آلة النوق، أو كنت تشعر لو انهدم حسنًا لو تعطلت آلة الذوق، أو كنت تشعر لو انهدم الجسد وتعطلت آلته؟ أني الأحظ أن الطبيعة الإنسانية لا تتغير ولا تتقمص، وأقر بحقيقة "كارما" "مجمل أفعال الشخص في حالة من حالات وجوده" ولكن النفس الأولى "اتمان" ليس أن تعمل ما تعمل أنت". (انجيل بوذا عيسى سابا ص 38-39.

ويقول بوذا: "أن وجود الذات وهم، وليس في العالم ريب ولا رذيلة ولا خطيئة إلا من الذات، إن بلوغ الحقيقة ممكن عندما تعرف أن الذات وهم، وممارسة الاستقامة تتم بتحرير عقولنا من الطمع، ويستقر السلام فينا عندما ننفي الغرور". (انجيل بوذا ص 50)،ويضيف: "الذات هي حمى، الذات خداعة، تتراءى خُلمًا جميلًا ثم يضمحل". (انجيل بوذا ص 61).

قال بوذا: "أن الذات ليست حقيقة، وحيثما وجدت الحقيقة بطلت الذات، وعليه دع العقل يطمئن في الحقيقة، الذات موت، والحقيقة حياة، والاقتراب من الذات والتمسك بها موت دائم، والسعي وراء الحقيقة يُكسب "النيرفانا" حيث الحياة الدائمة أبدًا". (انجيل بوذا ص171).

وكأن بوذا يؤكد أنه بحضور الذات تصبح الحياة المثقلة بكل ألوان وأشكال الخطيئة والرذيلة والطمع والشهوة والغرور، وكل الشرور، وأن لا سبيل إلى التخلص من كل ذلك إلّا بالتحرر من هذه الذات ونفيها، فبنفيها بمكن بلوغ الحقيقة.

ألقى بوذا نظرة طويلة معمقة على ما يكون الشخص ولم يجد شيئا عقليًا زائدًا أو بدنيًا زائدًا، يمكن أن تشير إليه كلمة "النفس". لدى تحليل الأمر بدا واضحًا أن الشخص يُشكله عدد كبير من العمليات وهذه العمليات يمكن تجميعها معًا، على النحو الذي أشار إليها رد بوذا عن السؤال الذي طرحه فكشاجوتا عن طبيعة الذات، يمكن بصورة تخطيطية تقديم هذا التحليل للشخص على النحو التالى:

| Rupa ربا                    | العمليات البدانية رو |       |
|-----------------------------|----------------------|-------|
| الإحساس فيدانتا Vadanta     |                      | الشخص |
| الإدراك الحسي سانا Sanna    | العمليات الذهنية     |       |
| دوافع الفعل سنخارا Sankhara |                      |       |
| الوعي فينانا Vinnana        |                      |       |

وكل الأشياء المختلفة التي يمكن أن نقال عن شخص ما ندور حول عملية أو أخرى من هذه العمليات، وما من شخص يقوم بأي نشاط لا ينتمي إلى مجموعة أو أخرى من هذه المجموعات، وعليه فإن نظرية الأناتا أو اللاذات، التي تنكر جوهرية النفس، تنكر وجود النفس فقط عندما ينظر إلى كلمة النفس باعتبارها شيئا ما يضاف إلى مجموعة العوامل التي تشكل الشخص. ونظرية "الأناتا" لا تنكر وجود النفس، عندما ينظر إلى كلمة نفس على أنها تشير إلى المجموعات الخمس التي تشكل الشخص وحدها. وهكذا فإن مذهب "الأناتا" ينكر وجهة النظر التي تقول إن النفس هي جوهر مستقل عن العمليات التي تشكل الشخص. (جون م.كولر 222-223 الفكر الشرق القديم).

ومن المؤكد أن بوذا يرى أن الإيمان بالروح يقف حائلا بين الإنسان وبين النرفانا، فأنكر أن الإنسان مُكّون من جسد وروح، لأنه أخذ يُنقب عن الأجزاء التي يتكون منها الإنسان، فوجد أنه مكون من مجموعة من الكيفيات المختلفة، لا يوجد بينها الروح، ولم يعترف بالروح وأصر على أن الإنسان لا يخرج عن الكيفيات الخمس التي تشكل الشخص. (عبد العزيز محمد الزكي، ص64).

يقول أوشو الفيلسوف الهندي المعاصر: "أن الأنا هي نتيجة جانبية لتوهمك". ويضيف قائلًا: "لأنك قادر على الإدراك يظهر أمامك احتمالان، الأول أن تصبح واعيًا لذاتك وهذا هو السقوط، إن غلبت الذات الوعي تكون قد سقطت، إن لم تسمح للذات بأن تهيمن على الوعي وكنت مدركًا بأنه ليس هناك من ذات في إدراكك، ستعرف حينها ما هو التناغم الأبدي للوجود" (أوشو: كتاب الحكمة، ص15، 244).

وبناء على ما سبق فإن، ما حرص بوذا على تعليمه، هو أنه لا توجد "أنا" روحًا أو نفسًا، أي على اختلاف التسمية، لا "أنا" دائمة وثابتة، في كل شخص ولا يعدو الأمر غير تجميع خاص وعابر للمكونات المتنوعة التي تتشكل منها شخصية الفرد المندرجة في دفق المستقبل، والمهيأة، من موقعها هذا للاختفاء والزوال، لأنها مولودة لفترة ما من الزمن غير محددة، أن المنظور البوذي يختلف، من هذه الزاوية، اختلافًا جذريًا عن البراهمانية المرتكزة على وجود اتمان Atman، أي مبدأ الطاقة الحيوية التي تتنقل من غلاف جمدي إلى آخر بمشيئة دورة التناسخ وحالات التقمص.

والخلاصة أن الصفات المادية عرضة للتغير والتبدل، والحواس والذهن كثيرًا ما تختلف إدراكاتها بالنسبة للفرد من حين لآخر، لذلك كانت الإحساسات والمشاعر والأفكار متغيره على الدوام لا تثبت عن حال؛ لأن الجسم متغير وتتغير جميع أعضائه ووظائفه وقواه تبعًا لتغيره. والأفكار متغيره لأنها ترد إلى الذهن عن طريق اتصال الحواس المتغيرة بالأشياء الخارجية المتغيرة، بل أن الذهن لا يبقى على حال واحدة في لحظتين متتاليتين. وهو في تدفق مستمر كتدفق تيار النهر. ليس الذهن إلا مجموع تلك التغيرات المتواصلة التي ليس بينها حقيقة ثابتة مطلقة كالنفس أو الروح. فعند تحليل الإنسان إلى مكوناته الأولى لم يجد بوذا الروح، ولم يجد ما يدعو إلى الاعتقاد بوجودها. وأنها أي الروح ليست إلا اسمًا لا مسمى له، وأنها وهم باطل لا سند له من الواقع والإيمان بها يعوق تحرير الإنسان من المعاناة.

## التناسخ(Samsara(death and rebirth)، القصاص السببي الكارما(Samsara(death and rebirth)

يؤمن بوذا بالتناسخ، إلا أنه ينكر أن الروح هي التي تتناسخ، أو هي التي تربط حياة بحياة أخرى، وإنما الذي يوصل حياة بحياة أخرى هي الكارما التي هي مجموعة النتائج المرتبة على سلوك الفرد في ولاداته السابقة، وهذه الأعمال هي التي تنقل إلى كل حياة جديدة، وأن الحيوان والإنسان والملائكة جميعًا يموتون ويولدون في صور تحددها الكارما: أي أفعال الفرد الماضية وسلوكه السابق في الولادات السالفة. (عبد العزيز محمد الزكي ص65).

ويرى بوذا أن الحد القديم لوقوع البشرية في الجهل لا يمكن اكتشافه، على غرار تعاقب النبتة والبذرة، البيضة والدجاجة، إن

الرغبة هي علة الوجود ومبررة، تأخذ طريق الجهل، وهي نقطة الانطلاق ونقطة الوصول، وبعبارة أخرى هي سلسلة المعلولات والعلل. يعتبر الجهل بالدرجة الأولى جهلاً بالحقائق الأربعة السامية، أي بالتالي بالعلة والمعلول. العالم هو موج متصل من الروابط التي تتعقد وتنحل، هو التحول والإنمساخ الدائمان أي الصيرورة، وما الجهل بهذه الحقيقة إلا الدخول من الباب الواسع في العذاب والألم. (لنفنسون، ص 51).

ويحمل بوذا الإنسان مسؤولية أفعاله، فهو شرير أو خير باختياره، وأن الشر مكتسب وليس فطريًا، وهو نتاج أعمال يأتيها الفرد. "وأصل الشر عنده عشره، منها ما يتعلق بالفعل (الإيذاء "وأصل الشر عنده عشره، منها ما يتعلق بالفعل (الإيذاء الجسدي) ومنها ما يتعلق بالقول (إساءة اللسان) ومنها ما يتعلق بالعقل (إفساد الفكر). (سابا، انجيل بوذا، ص139، 141).

والسبيل الذي يقضي على الكارما هو أولًا معرفة الحقائق الأربع، واتباع الطريق المثمن، تتحقق النيرفانا بعد أن تتناسخ الكارما على أجسام كثيرة متنوعة، وتردد ما بين السماء والأرض، خلال أحقاب طويلة من الزمن، وأن من يصل إلى النيرفانا لا يأتي من الأفعال ما يسبب له العودة إلى الحياة، لا يقترف شرًا حتى يعاقب عليه، ويمتنع السبب الذي يبعث الولادات ويفلت من دائرة الولادات لأنه حطّم قوى الشهوة التي ترغب في متع الأرض وحتى نعيم السماء فهلكت الكارما، فلا يولد أبدًا بعد ذلك. بفناء الكارما، أفعال الخير والشر يصل الإنسان إلى النيرفانا حيث لا الم ولا فرح، حيث الهدوء التام والسكينة المطلقة. وهي نهاية الرحلة الإنسانية ونهاية المطاف لكل طالب خلاص من الآلام حيث العدم الذي ليس بعدة وجود. (عبد العزيز محمد الزكي ص 67–68).

فكأن برزخية الحضور بين الكارما والنيرفانا، واستمرار الولادات وامتناعها، هي ما يحدد الرحلة الإنسانية بين الخلاص من الآلام أو البقاء، في حضورات هذا الألم وما يتبعه من شرور ومعاناة، بيد أن الخلاص الأبدي والسعادة لا يكونان إلّا بنفي الذات وانمحائها.

وإن الآلام ترجع إلى الذاتية الجشعة المتلهفة، وإلى المعاناة الناشئة عن الشهوة النهمة. وإلى أن يستطيع المرء كبح كل ما في نفسه من نوازع الاشتهاء والتلهف الشخصي، تظل حياته عناء واضطرابًا، وخاتمته أسّى وعذابًا. وهناك ثلاثة أشكال أساسية يتخذها التلهف على الحياة، وهي كلها شر: أولها الرغبة في إشباع الحواس، وهي الرغبة الشهوانية، وثانيها الرغبة في الخلود الشخصي، وثالثها الرغبة في النجاح والثراء والاهتمام بأمور الدنيا. ولا بد من التغلب عليها كلها. أعنى أن الإنسان يجب أن يكف عن أن يعيش من أجل نفسه، فإذا كف عن ذلك، تيسر له الصفاء والسكينة فمحو "أنا" من أفكار الشخص الخاصة، يدفع المرء إلى الحكمة العليا، والسعادة الخالدة، وصفاء الروح، والسكينة، وهو ما يعرف عند بوذا بالنيرفانا. (فضل الله، ص136).

لكن لا بد هنا من التطرق لمفهوم جدير بالمعرفة في البوذية وهو "البودهيساتفا" (Bodhisattva) مرحلة تجاوز الذات إلى الآخر، أي القريبين من اليقظة، أو الذين أوشكوا على بلوغ النيرفانا، ومع ذلك أرجئوا طواعية من الدخول في حالة النيرفانا من أجل إنقاذ الآخرين، بمعنى أن يضل البودهيساتفا خاضعًا لإطار الزمن، مكرسًا نفسه لخلاص المجموع، وهذا يجسد مفهوم الرحمة المثالية والشفقة في علاقة الإنسان بالإنسان، بمعنى تجسيد المخلص الذي يتحمل عبء تحرير الآخرين الذي عجزوا عن تحرير أنفسهم. (هالة أبو الفتوح، ص346). (جفري بارندد، ص238).

والبودهيساتفا مدفوع بالقسم البوذي الرباعي: 1- بالرغم من كثرة الأشخاص، أقسم على أن أعمل على خلاصهم: 2- مهما كانت المتاعب والصعاب، أقسم على تجاوزها. 3- مهما تعددت التعاليم، أقسم على إنقانها. 4- مهما كانت طريق البوذية صعبة، أقسم على حيازتها. وبعد القسّم يلتزم البودهيساتفا بالستة مبادئ وهي: العطاء، والصدقة، الالتزام بالوصايا، التحمل، الجهد المستمر، التأمل، والحكمة. (Komatsu, p.36). أظن أن فكرة البوذهيساتفا ربما ظهرت بعد بوذا، أي أنه لم يقلها، وهي موجودة فقط في مدرسة ماهايانا البوذية، فيما خلت مدرسة التيرافادا من هذا المفهوم.

### الخاتمة:

ختاماً نجد أنه وفقًا للبوذية فإنه ليس من وجود لا يناله التغيير، شيء يختفي مسببًا ظهور شيء آخر بسبب سلسلة من الأسباب والمؤثرات، وليس من شيء وراء هذا التيار الذي يمكن اعتباره "ذاتًا" دائمة، "فردية متميزة" ولا شيء مما يمكن أن نُطلق عليه اسم "الأنا" حقًا، وليس الإنسان إلا هذه المجموعات الخمس الجسدية والعقلية المترابطة وإن فكرة الأنا هي وهم وفهم خاطئ. (راهولا ص 37-40).

بينما أنكر بوذا حقيقة الروح الفردي، ذلك الجوهر الآلهي الثابت الذي بشرّت به البرهمية والأديان السماوية، فإنه أكد على وجود عالم أوسع يمكن أن يحيا فيه البشر حياة أكثر سعادة إذْ يتم تجاوز الأنا الفردية بكل رغباتها وشهواتها وبلوغ الحياة المتعالية

النيرفانا، ورأى بوذا أن كل ما يعاني منه المرء يعود إلى رغباته الحسية التي تصدر عن خطأ معرفي أصيل وتسبب له الألم المستمر والشقاء، إذ انتهى إلى أن التغير الذي تخضع له الأشياء هو القانون الذي يحتضن الكون من حولنا بموجوداته المتنوعة، إذ أنه لا شيء ثابت (جفري نارندر ص229-230). ومن ثم فإن الأشياء لا تتصف بالديمومة، وإنما في حالة تدفق مستمر وسريان متصل.(Charles A.Moore p104-106).فالأشياء تتشكل حقيقتها بالصيرورات اللحظية التي لا تكف عن الجريان.

ومصدر الخطأ ينبع من الاعتقاد أن هذه الأشياء ثابتة، ومن هنا يتولد الارتباط بها ويسعى الإنسان لاقتنائها مُعتقدًا أنها ستحقق له السعادة، بيد أنها سرعان ما تخضع لقانونها الأبدي، أي الزوال والتحول، وعندئذ تتولد المعانة الناجمة عن ضياع الأشياء التي تعلقت بها الأنا وبالتالي يحدث الألم، معاناة تتشأ عن الرغبة والشهوة التي بدورها تصدر عن الجهل بحقائق الأشياء. (جون كولر ص198).

ولقد دعى بوذا إلى ضرورة الانفصال عن كل ما يربطنا بالوجود المادي، ومن ثم عدم التعلق بشيء لأنه سرعان ما يتلاشى، إلا إن هذا لا يعني الجمود والسكون المطلق. إذ أن دعوة بوذا إلى اللافعل هو دعوة للانقطاع عن الارتباطات الجزئية التي يندفع إليها الإنسان برغباته الفردية، وهو ما يحجب عنه الحياة الأسمى، أي الولادة السماوية "النيرفانا" التي يحيا خلالها متحررًا من الموت والشقاء مستمتعًا بالخلود. (هالة أبو الفتوح، ص345).

ولعل أن أهم ما يمكن استخلاصه من هذه الدراسة هو أن بوذا أرسى تعاليمًا أساسية وهي أن ليس للأشياء من طبيعة جوهرية، أي بيان استحالة كل نظرية تُوضع في جوهر الأشياء، فالأشياء خاوية من الطبيعة الباطنة ولا توجد إلا وبعضها مفتقر إلى بعض، بسبب أن ليس لها جوهر تستمده من كيان ميتافيزيقي مفرد ثابت مثل الأتمان وأن كل شيء زائل، وأن "الأنا" وهم، وأن الحياة معاناة، وذلك يشكل العلم بخصائص الوجود الثلاثة: المخلوقات لا تدوم، الكائن لا جوهري، الكائن متكيف، هذه هي الحقائق التي ليست سوى المصير المشترك لكل الكائنات.

وهكذا فإن الشرط الوجودي لهذه الحياة السعيدة في العالم الأوسع هو التحرر من الذات أو نفيها، لأن هذا النفي، هو العنصر الوحيد الذي يحقق الحياة الأسمى، وبدونه يبقى الإنسان يعيش ولادات مستمرة مع المعاناة، يعيش وهم إن وجاد الذات، التي يبقى باحثًا عنها ولكن دون جدوى.

أنه لمن المناسب أن نشير إلى أخر كلمات بوذا وهي: "أيها الرهبان كونوا سادة أنفسكم، لا تعتمدوا على أحد. لا تعتصموا بملاذ خارجي ولا تحتموا بغير أنفسكم، كونوا لأنفسكم مشاعل وموائل. اجعلوا من الشريعة صراطكم، وملجاءكم، وسيدكم، الشريعة التي علمتكم إياها، اتبعوها بعد ذهابي، ومارسوها بإخلاص واجتهاد وحكمة وتعقل. الآن اصمتوا، وقتي انتهى، الآن سأدخل في الخلود "النيرفانا". هذا هو آخر تعاليمي". (Komatsu, p.28).

# المصادر والمراجع

#### المراجع العربية:

إن شنغ، تاريخ الفكر الصيني، ترجمة: محمد حمود، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 2012.

اوشو، كتاب الحكمة، ترجمة متيم الضايع، دار الحوار، اللاذقية، 2013.

اوشو، لقاءات مع أناس استثنائيين، ترجمة: على الحداد، دار الخيال، بيروت، 2009.

بول كاروس، انجيل بوذا، ترجمة:عيسى ميخائيل سابا، مكتبة صادر، بيروت، 1953.

بول ماسون اوراسيل، الفلسفة في الشرق، ترجمة: محمد يوسف موسى، دار المعارف، القاهرة، 1945.

بول ماسون أورسيل: الفلسفة في الشرق ترجمة: محمد يوسف موسى، دار المعارف، القاهرة، 1980.

بيير دوكاسيه: الفلسفات الكبرى، ترجمة: جورد بونس، منشورات عوبدات، بيروت، 1983.

جفري بارندر، المعتقدات الدينية لدى الشعوب، ترجمة: إمام عبد الفتاح أمام، المجلس الوطني للثقافة والآداب، الكويت، 1993.

جمال المرزوقي، الفكر الشرقي القديم، دار الآفاق الفرنسية، القاهرة، 2001.

جون م.كولر، الفكر الشرقي القديم، ترجمة: كامل يوسف حسين، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، 1995.

جون م.كولر ، الفلسفات الأسيوية، ترجمة: نصر فليح، المنظمة العربية للترجمة، بيروت، 2013.

حامد عبد القادر: بوذا الأكبر، دار نهضة مصر للطبع والنشر، 1986.

د.ت سوزوكي: التصوف البوذي والتحليل النفسي، ترجمة:ثائر ديب، دار الحوار للنشر والتوزيع، سوريه، 1996.

الدكتور على زيعور، الفلسفة في العالم والتاريخ، مؤسسة عز الدين للطباعة والنشر، بيروت، 1993.

رشيد شكور، الشرق والغرب، مان باولو، 1932.

عبد العزبز محمد الزكي، قصة بوذا، مؤسسة المطبوعات الحديثة.

على رمضان فاضل، موسوعة الأديان والمذاهب المعاصرة، مكتبة النافذة، القاهرة، 2011.

سناء محمد خير قطان، نصوص مختارة من أنجيل بوذا، أطروحة دكتوراه، الجامعة الأردنية، 2017.

فؤاد محمد شبل البوذية، دار المعارف، القاهرة.

فؤاد محمد شبل، حكمة الصين، دار المعارف، القاهرة، 1967.

الدكتور مهدي فضل الله، بدايات التفلسف الإنساني، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروتن 1994.

كارل ياسبرس، فلاسفة إنسانيون، ترجمة عادل الطو، منشورات عوبدات، بيروت، 1975.

كلود ب. لفنسون، البوذية، ترجمة د. محمد علي مقلد، دار الكتاب الجديدة المتحدة، بيروت، 2008.

كولمين، فلاسفة الشرق، ترجمة عبد الحميد سليم، دار المعارف، القاهرة، 1980.

محمد حسن، تيارات القلعة الشرقية، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة، دمشق، 1999.

نشأ كرافارتي- براساد، الفلسفة الشرقية، ترجمة: وفيق فائق كربشات، الهيئة العامة السورية للكتاب، دمشق 2001.

هالة أبو الفتوح، مفهوم الخلاص في الفكر الهندي، التنوير للطباعة والنشر، بيروت، 2010.

والبولا راهولا بوذا، ترجمة يوسف شلب الشام، دار ورد للنشر والتوزيع، عمان، 2001.

ول ديورانت، الشرق الأقصى الصين، ترجمة محمد بدران، مطبعة لجنة التأليف والترجمة، القاهرة، 1957.

ول ديورانت، قصة الحضارة، ترجمة الدكتور زكى نجيب محمود، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، 1968.

الآنا وتمثلات الأخر: الأصولية المسيحية البروتستانتيه أنموذجًا، العلوم الإنسانية والاجتماعية دراسات المجلد 40، العدد 3، أكتوبر 2013م،

الفردانية في الفلسفة الحديثة، كيركيجارد "أنموذجًا" دراسات العلوم الإنسانية والاجتماعية المجلد 41 ملحق1، 2014م.

المراجع العربية باللغة الانجليزية:

Abdul-Aziz Zaki, The Story of Buddha, Modern Publications foundation,

A. F. Tomlin, Philosophers of the East, Translated by Abdul-hamid Salim, Daar Al-ma'aref, Cairo, 1980.

Ali Fadhl Encyc'opedia of Religious and Contemporary Doctrines, Al- Nafeza Library, Cairo, 2011.

Dr. Ali Zai'our, philosophie in India, Ezz-Eddein publications Beirut, 1993.

Anne Cheng, History of chines Thoughts Translated by: Muhammad Hmoud, Arab Organization for translation. Beirut.

Burtt, E. A: The Teachings of the Compassionate Bnudda Amentor Religious Classic, New York, 1955.

Charles A. Moore: The Indian Mind, East West Center press Hololulu, 1967.

Chiko Komatsu, The way to peace, the life and teachings of the Buddha, hozokan publishing co. Japan, 1984.

Claude B. Levenson, Buddhism, translated by Dr. Muhammad Muqlad, Daar Al-kitab, Beirut, 2008.

D. T. Suzuki, Zen Buddhism and Psychoanalysis, translated by Thaer Deeb, Daar Al-hiwar, Syria, 1996.

Fuad Shebl, Buddhism, Darul-Ma'aref, Cairo.

Fuad Shebl, The wisdom of China, Daar Al-ma'aref, Cairo, 1967.

Geoffrey Parrinder, World religions: from ancient history to the present, translated by Imam Abdulfattah, National council for culturs, arts and liferatures, Kuwait, 1993.

Hala Abul-Futuh, The Concept of salvation in India, Al-tanwir Publications, Beirut, 2010.

Hamed Abdul-Qader, The Great Buddha, Renaissance House of Egypt, 1986.

Herich Dumoulin and Joh C. Maraldo Buddhism in the Modern World, Collier Macmillan Publishers, New York, 1976.

Hsueh-Li Cheng, Nagarjuna's Twelve Gate Treatise, Reidel Publishing Co, Dordrecht, Holland, 1982.

Humphreys Chritmas: Buddhism, A pelican Book, Britian, 1951.

Huxley, Jullan, Religion Without Revelation, Watts, Co, London, 1941.

Jamal Al-Marzouqi, Ancient Oriental Thought, French Horizous house, Cairo, 2001.

J. Isamu Yamamoto, Beyond Buddhism, Inter-Varsity Press, Downers Grove, IIInois, 1982.

John M.Koller, Asian Philosophies, translated by Kamal Hussain, National council for culture, arts and literature, Kuwait, 1993.

John M. Koller, Ancient Oriental Thought, translated By Nasr Fleih, Arab Organization for translation, Beirut, 2013.

Karl Jaspers, Socrates Buddha Counfucius Jesus, translated by Adel Alto, Owaidat Publications, Beirut, 1975.

Kodo Matsunami, Introducing Buddhism, Charles E. Tuttel. Co, Rutland, Vermont, 1987.

Dr. Mahdi Fazlu-allah, The beginnings of human philosophy, Daar Al-talia Publications, Beirut, 1994.

Muhammad Hasan, Streams of the Easten Casfle, Aladdin Publications, Damascus, 1999.

Osho, Book of Wisdom, Translated by Mutayem As-sayegh, Daar Al-hiwar, Lattakia, 2013.

Osho, Meetings with remarkable people, Translated by Ali Haddad, Daar Al-khayal, Beirut. 2009.

Paul Carus, The Gospel of Buddha, Translated by Issa Michael Saba, As-sader Library, Beirut, 1953.

Paul Masson-Ourel, La philosophie en orient, Translated by Muhammad Yousef Mousa, Daar Al-ma'aref. Cairo, 1980.

Pierr Oucasse, Les Grandes Philosophies, Translated by George Younes, oweidat Publications, Beirut, 1983.

Ram-Preased Chakravart, Eastern Philosophy, translated by Wafiq Kreishat, Syrian General Book Organization, Damascus, 2001.

Rasheed Shakour, East and West, San Paolo, 1932.

Roller And Koller, Sourcebook in Asian Philosophy, Macmillan, New York, 1991.

Samyutta Nikaya, Pali Text Society, Pail, 1875.

Sana Gattan, Selected texts from "The Gospel of Buddha" Doctoral thesis, University of Jordan, 2017.

Schweitzer Albert, Inian Thought and its Development, The Beacon Press, Boston, 1953.

Walpola Rahula, Budha, Translated By Yousuf Al-Sham, Daar-Ward, Amman, 2001.

Will Durant, The Farest, China, Translated By, Mohammad Badran, Lijnat Al-Taleef, Cairo, 1957.

Will Durant, The Story of Civilization, Translated By Zaki Najeeb Mohammad, Lijnat Al-taleef, Cairo, 1968.

Dr. Amer Shatara, The fundamentalist self and the form of the Other, Christian protestant fundamentalism, Dirasat, Folder 40, issue 3, October 2014.

Dr. Amer Shatara, Individualism in modern philosophy, Kierkegaard as case study, Dirasat, Folder 41, supplement 1, 2014.

المراجع الاجنبية:

Burtt, E.A: The Teachings of the Compassionate Bnudda Amentor Religious Classic, New York, 1955.

Charles A.Moore: The Indian Mind, East West center press, Honolulu, 1967.

Chiko Komatsu, the way to peace, the life and teachings of the Buddha, hozokan publishing co. Japan, 1984.

Heirich Dumoulin and Joh C.Maraldo Buddhism in the Modern World, Collier Macmillan Publishers, Ney York, 1976.

Hsueh-Li Cheng, Nagarjuna's Twelve Gate Treatise, Reidel Pablishing Co, Dordrecht, Holland, 1982.

Humphreys Christmas: Buddhism, Apelican Book, Britain, 1951.

Huxley, Jullan, Religion Without Revelation, Watts, Co. London, 1941.

J. Isamu Yamamoto, Beyond Buddhism, Inter-Varsity press, Downers Grove, Illinois, 1982.

Kodo Matsunami, Introducing Buddhism, Charles E. Tuttel com. Rutland, Vermont, 1987.

Roller and Koller, Sourcebook in Asian Philosophy, Macmillan, New York, 1991.

Samyutta Nikaya, Pali Text Society, pail, 1875.

Schweitzer Albert, Indian Thought and Its Development, The Beacon Press, Boston, 1953

### ثبت التعربفات

| Abhidamma  | عرض المذهب، الخطوات التي أقرها بوذا لكي يصبح الإنسان محررًا من كل القيود.                                                                                                                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Annata     | اللانفس                                                                                                                                                                                                       |
| Atman      | الروح                                                                                                                                                                                                         |
| Annica     | أنكا – الزوال                                                                                                                                                                                                 |
| Bahava     | قوى الصيرورة                                                                                                                                                                                                  |
| Bhavackra  | البهافكارا –عجلة الصيرورة                                                                                                                                                                                     |
| Bodhisatfa | البوذهيساتفا: كائن اليقظة – الناسك البوذي الذي وصل إلى حالة الاستنارة، وإلى مرحلة النيرفانا لكنه، يحرم<br>نفسه طواعية من الدخول في حالة النيرفانا (السعادة الغامرة) من أجل إنقاذ الآخرين طبقًا لمبادئ البوذية |
| Dharma     | عسه مورمية من المحول في عده الميروات (المتعدد المعامرة) من الجن إعده الاعربي مبيدي البودية الدهارما تعاليم بوذا وسبيله.                                                                                       |
| Dharmas    | دارمات، جزئيات، اسمًا لكل عناصر الوجود، وهي الكيانات التي قال بوذا بأنها سريعة الزوال (اشتق من Dharma).                                                                                                       |

| Dukkha        | المعاناة                                                                                           |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ehi Passiko   | تعال وانظر                                                                                         |
| Etre          | الشخص                                                                                              |
| Karma         | مجموعة أعمال الشخص في مرحلة من حياة التناسخ (القصاص السببي)                                        |
| Magga         | الطريق                                                                                             |
| Mara          | الشيطان                                                                                            |
| Maya          | الوهم                                                                                              |
| Niroda        | كف الرغبة                                                                                          |
| Nirvana       | النرفانا. الأنطفاء، أو الإخماد، أو الخلاص، التحرر من الرغبات الفردية، حالة من الغبطة، وهي حالة إلى |
|               | جانب الوجود والعدم                                                                                 |
| Pali          | لغة الشمال الشرقي من الهند، اللغة المقدسة للبوذية وهي مشتقة من السنسكريتية.                        |
| Patica        | باتيكا ساموبادا: النشوء المعتمد على غيره                                                           |
| Samuppada     | ·                                                                                                  |
| Pudgala,      | الشخص                                                                                              |
| Tathata       |                                                                                                    |
| Rupa          | العمليات البدنية                                                                                   |
| Samsara       | التناسخ                                                                                            |
| Samodaya      | الرغبة                                                                                             |
| Sangha        | الرهبنة البوذية، الدير البوذي                                                                      |
| Sankhara      | العمليات المكونة لدوافع الفعل الواعية وغير الواعية                                                 |
| Sanna         | العمليات المكونة للإدراك                                                                           |
| Shuniya       | شوينا، الفراغ أو الخواء                                                                            |
| Skandhas      | مجموعة عوامل أساسية للنفس التجرببية                                                                |
| Sutta-Patika  | مجموعة التعاليم الوعضية الخطابية التي قدمها بوذا                                                   |
| Tathagata     | بوذا                                                                                               |
| Tripitaka     | السلال الثلاث: الكتاب الذي حوى حياة بوذا وتعاليمه                                                  |
| Trishna       | التوق – للملذات الحسية                                                                             |
| Vedanta       | الشعور                                                                                             |
| Vinaya-Patika | قواعد النظام: الطرق المتبعة في الاستعداد لتحصيل المعرفي في البوذية                                 |
| Vinnana       | مجموعة الوعى                                                                                       |

## **Buddha Philosophy of Non-self (Anatta)**

Zaid Khalid Al-Zuriqat \*

#### **ABSTRACT**

This study deals with Buddha doctrine of "Anatta" non-Self, Anatta is one of the main bedrock doctrine of Buddhism. The Buddhist denial of any "soul" or "self" is what distinguishes Buddhism from philosophical thought and major religions of the world, in its core philosophical and ontological texts. According to Buddha the notion of self is misconception, due to illusory, which results in thoughts such as egoism, atrocious and arrogance and the feeling of disgust and extreme hatred. The purpose of this study is to shed light on the Buddha doctrine of "Anatta" non-self. The study concluded that Buddha confirms that there is no unchanging, permanent self or essence in living beings.

Keywords: Buddha, Anatta, Atman, Dukkha, Buddhism.

<sup>\*</sup> Department of philosophy, The University of Jordan. Received on 24/6/2019 and Accepted for Publication on 11/9/2019.